

## Conference Proceedings of

International e-Conference On
Sufism, Perfected Humanity and Divine Communion
(ICSPHDC 2020)
October 30-31, 2020

Organized By:
DARUL IRFAN RESEARCH INSTITUTE (DIRI)

## **Darul Irfan Research Institute (DIRI)**

Darul Irfan Research Institute (DIRI) is a multi-lateral educational and research institute with the pursuit of an in-depth understanding and a multidisciplinary study of Islam, with special focus on Sufism. As Sufism is often understood as the interiority of the religion, both in theory and practice, DIRI stands as transformative space wherein theoretical teaching is transmitted, delicate religious courage is concentrated, and development is intensified. To provide spiritual transformative spaces to the scholars and beginners of Sufism DIRI performs various activities, including but not limited on academic classes, lectures, conferences, seminars, group discussion, study circles, publication of research Journal, online certificate course, translating Sufi literature, Tasawwuf Dialogue as well as arranging Sufi retreat, music and meditation.

Syed Emdadul Hoque Maizbhandari is the founder of DIRI. He is the incumbent *Pir* (spiritual leader) of Maizbhandar Darbar Sharif. He founded this institute to fulfill the vision of his father and *Murshid* Syed Delawor Hossain Maizbhandari (*Qaddasa Sirrahul Aziz*), the grandson and the spiritual heir of *Gawthul Azam* Shah Sufi Syed Ahmad Ullah Maizbhandari (*Qaddasa Sirrahul Aziz*), who was the founder of *Mazibhandari Tariqa*. Mazibhandari Tariqa is originally rooted in *Qaderiyya Tariqa*, and the only tariqa that sprouted and started its journey from Bangladesh. Syed Emdadul Hoque, initiated in *Qaderiyya Maizbhandaria Tariqa*, received his *Khilafa* in 1974, and has been leading spiritual activities and Sufi teaching ever since.

## Conference Proceedings Of

# International e-Conference on Sufism, Perfected Humanity and Divine Communion (ICSPHDC-2020)

#### Date of Publication

October 2020

### Published by

## Shahjada Syed Irfanul Hoque

Managing Trustee, Darul Irfan Research Institute (DIRI)

#### Nayeb Sajjadah Nasheen,

Gausia Ahmadia Manzil, Maizbhandar Darbar Sharif, Fatikchhari, Chattogram, Bangladesh

### Compose, Design & Printed By Maizbhandari Prokashoni

Maizbhandar Darbar Sharif, Fatikchhari, Chattogram, Bangladesh

Mobile : +880 1850 678899

E-mail : tasauf.darulirfan@gmail.com

Website: www.diri.org.bd

Facebook: Officialsufismbd (Maizbhandar Darbar Sharif)

Sufism.diri (Darul Irfan Reasearch Institute-DIRI)

Price : 100.00 US \$ : 3.00

ISBN : 978-984-34-9274-6

## © All rights reserved by the publisher

## **International e-Conference Organizing Committee**

## Patron of the Conference Sved Emdadul Hoque Maizbhandari

## Sajjadah Nasheen,

Maizbhandar Darbar Sharif, Fatikchhari, Chattogram, Bangladesh; **Founder**, Darul Irfan Research Institute (DIRI)

## Co-Patron of the Conference Sved Irfanul Hoque Maizbhandari

### Nayeb Sajjadah Nasheen,

Maizbhandar Darbar Sharif, Fatikchhari, Chattogram, Bangladesh; Managing Trustee, Darul Irfan Research Institute (DIRI)

#### Convener

#### K M Saiful Islam Khan, PhD

Professor,

Department of Persian Language and Literature, University of Dhaka, Bangladesh

### Co-Convener

## Mohammad Shekh Sadi, PhD

Associate Professor, Department of Bangla, University of Chittagong, Bangladesh

#### Mostofa Kamal, PhD

Associate Professor, Department of Islamic Studies, Jagannath University, Bangladesh

#### Mahadi Hasan

Assistant Professor, Department of Persian Language and Literature, University of Dhaka, Bangladesh

## Member Secretary Kazi Md. Siful Aspea

Assistant Professor, Department of English, Chittagong Independent University, Bangladesh

#### Members

#### Asif Mahbub Karim, PhD

Dean, Binary University, Malaysia; Honorary Chief Adviser, Global Academics Research Academy (GARA)

#### Md Atikur Rahman, PhD

Professor,
Department of Irrigation and Water Management
Bangladesh Agricultural University, Mymensingh, Bangladesh

#### A.S.M. Borhan Uddin, PhD

Chairman, Department of Islamic History and Culture, University of Chittagong, Bangladesh

#### Mohammad Zafar Ullah, PhD

Associate Professor, Department of Arabic, University of Chittagong, Bangladesh

## Md. Iqbal Sarwar

Associate Professor, Department of Geography and Environment Studies, University of Chittagong, Bangladesh

### Moin Uddin, PhD

Associate Professor, Department of Law, University of Chittagong, Bangladesh

## Md. Ziaur Rahman (Sayeem Rana) PhD

Assistant Professor, Department of Music, University of Dhaka, Bangladesh

### Muhammad Rezaul Hossain, PhD

Assistant Professor, Department of Islamic Studies, Jagannath University, Bangladesh

### Mohammad Imaul Huq Sarkar (Titu)

Assistant Professor, Department of Islamic Studies, University of Dhaka, Bangladesh

#### Muhammad Qamrul Islam

Assistant Professor, Department of Islamic Studies, Jagannath University, Bangladesh

#### **Towfiqul Islam Khan**

Lecturer,
Department of Geography and Environment,

Shahjalal University of Science & Technology (SUST), Banglasesh

#### Muhammad Anwar Hossain, PhD

Lecturer, Department of Islamic Studies, Ashekane Awlia Government College, Chattogram, Bangladesh

#### Sheikh Muhammad Usman Gonee

Assistant Professor, Ahsania Institute of Sufism, Dhaka, Bangladesh

## Muhammad Wahid Majur

Lecturer,

Global English College, Sydney, Australia

#### Muhammad Muhi Uddin

Head, Portsmouth Islamic Center, United Kingdom

### Sayed Mohammad Hasan Azhari

MPhil. Research Fellow, University of Malaya, Malaysia

#### Mehedi Hasan

Education Professional and Independent Researcher, Chattogram, Bangladesh



## **Table of Contents**

| Particular                                         | Page No. |
|----------------------------------------------------|----------|
| Message from Honourable Prime Minister             | 12       |
| Government of The People's Republic of Bangladesh  | 12       |
| Message from Honourable Minister                   | 14       |
| Ministry of Education, Bangladesh                  | 14       |
| Message from Founder of DIRI                       | 15       |
|                                                    |          |
|                                                    |          |
| Session Plan (Opening Session)                     | 10       |
| Day 1 Session 1                                    | 18       |
| Key Note Speech                                    |          |
| Syed Shah Shamimuddin Ahmad Munemi, PhD            |          |
| Sajjadah Nasheen, Khanquah Munemia, Patna, India;  | 23       |
| Head, Department of Arabic, (Oriental College),    |          |
| Paltiputra University, India                       |          |
| Abstracts                                          |          |
| Sufism: as a Tool of Inter-Faith Dialogue and      |          |
| Communal Harmony                                   | 26       |
| Md. Sirajul Islam, PhD                             |          |
| Genealogies of Maizbhandari Thoughts: Syed Delawor |          |
| Hossain and his Paradigm of Sufi Reformation       | 29       |
| Muhamamd Muhi Uddin                                |          |
| The Flight Within: The Quintessence of Reflection  |          |
| and Recollection in the Teachings of Hazrat Deewan | 31       |
| Syed Abu Sayeed Jafar Mohammed Quadri              | J 1      |
| Syed Shah Sarwar Hussain, PhD                      |          |

| Spread of Sufi Tradition in Bengal                          | 33 |
|-------------------------------------------------------------|----|
| Sumaiya Ahmed, PhD                                          | 33 |
| Inevitability of Sufism to Practice Real                    |    |
| <b>Teachings of Islam in the Modern Society</b>             | 35 |
| Mohammad Ikbal Hasan                                        |    |
| সুফি সংগীত: মানবপ্রেম ও পারমার্থিক ভাবনা                    | 27 |
| মোহাম্মদ শেখ সাদী , পিএইচডি                                 | 37 |
| সুফিসাধক সৈয়দ আহমদুল্লাহ (র.) ও তাঁর মাইজভাণ্ডারি তরিকা    | 39 |
| মেহেদী হাসান                                                | 39 |
| সুফিবাদের পরিচয় ও মৌলদর্শন এবং বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে      |    |
| সুফিবাদের বান্তবতা ও সুফি দর্শণের ভিত্তিতে মাওলানা শাহ সুফি |    |
| সৈয়দ আহমদ উল্লাহ-র জীবন কর্মের সংক্ষিপ্ত মূল্যায়ন         | 41 |
| মোহাম্মদ রেজাউল হোসাইন, পিএইচডি                             |    |
| মুহাম্মদ মেসবাহ উদ্দিন                                      |    |
| সিদ্ধ মানবতায় সুফি পদ্ধতি: বিশ্বমানবতা ও আত্মিক নির্বাণ    | 44 |
| আশরাফ হাসান তারেক                                           | 44 |
|                                                             |    |
| Session Plan                                                | 46 |
| Day 1 Session 2                                             | 70 |
| Key Note Speech                                             |    |
| Asif Mahbub Karim, PhD                                      |    |
| Dean, Binary University, Malaysia;                          | 51 |
| Founder and Honorary Chief Adviser,                         |    |
| Global Academics Research Academy (GARA)                    |    |
| Abstracts                                                   |    |
| Feminine Elements in Sub-Continental                        |    |
| Sufism: An Interpretative Approach                          | 55 |
| Amit Dey, PhD                                               |    |
| The Forgotten Legacy of Women in Early                      |    |
| Sufism: Their Influences and Teachings                      | 57 |
| Abdullah Jobair                                             |    |
| Between the Lover and the Beloved: An Inter-                | 50 |
| Cosmic Love Story Sezin Buvukmenekse                        | 59 |
| L SEZIII BIIVIIKIIIENEKSE                                   |    |

| Heteroglossic Rumi on New Media vis-à-vis Sufism                     | 61 |
|----------------------------------------------------------------------|----|
| Gopashis Biswas G.Son                                                | 01 |
| ত্রিপুরার দরগা সংস্কৃতি: একটি সমীক্ষাভিত্তিক পর্যালোচনা              | 63 |
| মলয় দেব, পিএইচডি                                                    |    |
| সুফিবাদ: কিছু দ্বন্দ্ব, লোকধর্ম ও মানব ভাবনার বিনির্মাণ              | 65 |
| নির্মল দাশ, পিএইচডি                                                  |    |
| আলি রজার <i>আগম</i> ও <i>জ্ঞানসাগর</i> কাব্যে সম্প্রীতি ভাবনা        | 67 |
| পদ্ম কুমারী চাকমা, পিএইচডি                                           | 07 |
| শেখ চাঁদের <i>হরগৌরী সম্বাদ</i> ও <i>তালিবনামা</i> কাব্যে সুফি মতবাদ | 69 |
| রাজীব ঘোষ, পিএইচডি                                                   | 09 |
| সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি প্রতিষ্ঠায় সুফি–সাধকগণের পদ্ধতি:            |    |
| প্রেক্ষিত বাংলাদেশ                                                   | 71 |
| মুহাম্মদ রুহুল আমিন রব্বানী , পিএইচডি                                |    |
| সুফিবাদ ও আল্ঞধর্মীয় সংলাপ : সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি                | 72 |
| আলী আজগর চৌধুরী                                                      | 73 |
| The Importance of Da'wah in Propagating Islam                        | 75 |
| Muhammad Manjurur Rahman, PhD                                        | 13 |
|                                                                      |    |
| Session Plan                                                         | 77 |
| Day 2 Session 1                                                      |    |
| Key Note Speech                                                      | 82 |
| Shaykh Faisal Hamid Abdur Razak,                                     |    |
| Founder, Islamic Forum of Canada.                                    |    |
| Abstracts                                                            |    |
| ঐশী ভালোবাসা ও তাসাউফ                                                | 85 |
| মুহাম্মদ ফরিদুদ্দিন ফারুক, পিএইচডি                                   |    |
| সুফিবাদ: আত্মশুদ্ধির বিজ্ঞান                                         | 88 |
| মো: আব্দুল হালিম                                                     |    |
| কুরআন সুন্নাহর আলোকে রূহ, নফছ ও কলব : বৈজ্ঞানিক                      | 90 |
| ব্যাখ্যা বিশ্লেষণ                                                    |    |
| মুফতী শাঈখ মুহাম্মদ উছমান গনী                                        |    |

| সুফিবাদ ঃ লক্ষ্য ও উদ্দেশ্য                                                             |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| আহমদ রেয়া                                                                              | 92  |
| আশেকে রাসূল (সা.) সুফি ফতেহ আলী ওয়াইসী (র.) :                                          |     |
| বঙ্গীয় অঞ্চলে সুফিবাদ বিস্তার ও চর্চায় তাঁর অবদান                                     | 93  |
| জাকারিয়া                                                                               | 93  |
| সিরাজগঞ্জের প্রখ্যাত পীরদ্বয় খাজা ইউনুস আলী ও শাহ শরীফ                                 |     |
| জিন্দানীর ব্যপ্তি ও প্রভাব                                                              | 95  |
| মিজানুর রহমান                                                                           | 93  |
| An anonymous Sufi Saint Sarmad                                                          | 07  |
| Abul Barkat Jilani                                                                      | 97  |
| Ideal Humanity and Divine Communion                                                     | 99  |
| Towfiqul Islam Khan                                                                     | 77  |
| The Contribution of Persian Sufi Personalities                                          |     |
| in the Spiritual Life of Bangladesh<br>Asma Akter                                       | 101 |
| Tanjina Binte Nur                                                                       |     |
| Fana in Tasawwuf: A Theoretical Analysis                                                | 102 |
| S. M. Masum Baki Billah, PhD                                                            | 103 |
| মাইজভাণ্ডারী তরিকার উৎস ও বিকাশ এবং আত্মসংশোধনে                                         |     |
| মাইজভাণ্ডারী তরিকার সাধন পদ্ধতিগুলোর ভূমিকা                                             | 105 |
| মুহাম্মদ আলী আছগর                                                                       |     |
| মাইজভাণ্ডারী তরিকা, ধর্মীয় সহাবস্থান ও বিশ্বশান্তি                                     | 107 |
| এ. বি. এম. আমিনুর রশীদ                                                                  | 107 |
|                                                                                         |     |
|                                                                                         |     |
| Session Plan (Closing Session)                                                          | 109 |
| Day 2 Session 2                                                                         | 109 |
| Key Note Speech                                                                         |     |
| Yosry Gabr Roshdy Al Hasani, PhD                                                        | 120 |
| Shaykh, Qaderia, Sajjalia, Yosria Tariqa, Egypt.                                        |     |
| Abstracts                                                                               |     |
| دور سيد إمداد الحق المايجبهانداري في الخدمة                                             |     |
| دور سيد إمداد الحق المايجبهانداري في الخدمة<br>الانسانية<br>سيد محمد جلال الدين الأزهري | 122 |
| سيد محمد جنال الدين الأزهري                                                             |     |

| حقیقة التصوف ومكانته من الدین<br>جمال فاروق جبریل محمود الوفاح | 124  |
|----------------------------------------------------------------|------|
| Impact of Islamic Sufism on Modern                             |      |
| <b>Education: Spiritual Perception and Perfection</b>          | 126  |
| Asif Mahbub Karim, PhD                                         |      |
| Humanity and Divinity: Eternal Relationship                    |      |
| with Invisible Bond                                            | 128  |
| Oo Yu Hock, Phd                                                |      |
| মানবতা অর্জনে সুফিয়ায়ে কেরামের অবদান: চট্টগ্রাম              | 130  |
| মুহাম্মদ আনোয়ার হোসাইন , পিএইচডি                              | 130  |
| মুসলিম মিল্লাতের ইহ ও পারলৌকিক জীবনের উৎকর্ষসাধনে              |      |
| তাসাউফ চর্চা : একটি তাত্ত্বিক পর্যালোচনা                       | 132  |
| মুহাম্মদ খলিলুর রহমান , পিএইচডি                                |      |
| মহীউদ্দিন ইবনে আরাবী : এক অনন্য সুফি সাধক                      | 124  |
| শেখ মুহাম্মদ ইব্রাহীম                                          | 134  |
| যথার্থ নেতৃত্ব সৃষ্টিতে সুফিবাদের ভূমিকা                       | 126  |
| মোঃ তৌহিদুল হাসান, পিএইচডি                                     | 136  |
| সুফিবাদ বিতর্ক                                                 | 138  |
| মুহাম্মদ নুর হোসাইন, পিএইচডি                                   | 130  |
| সুফি ও আত্মণ্ডদ্ধি                                             | 1.40 |
| মোহাম্মদ জাফর উল্লাহ, পিএইচডি                                  | 140  |
| মানবতার উৎকর্ষ সাধনে সুফিয়ায়ে কেরামের ভূমিকা                 | 1.42 |
| এ. এস. এম. বোরহান উদ্দীন, পিএইচডি                              | 143  |









# PRIME MINISTER GOVERNMENT OF THE PEOPLE'S REPUBLIC OF BANGLADESH

14 Kartik 1427 30 October 2020

## Message

I am happy to know that Darul Irfan Research Institute (DIRI) has organized an International econference on "Sufism, Perfected Humanity and Divine Communion" on 30-31 October.

From the very beginning of Islam, Sufism has been considered and practiced as a way and method of external and spiritual purification of a divine lover. External, spiritual purity and holiness have been repeatedly emphasized in the Holy Qur'an as the key to success in this world and the hereafter. The Sufi saints used to teach and initiate the various means and methods of reciting the Qur'an and Hadith with the great aim of subduing the human soul to the pure soul. Although systematic differences have been observed in the practice of realization, the methods have been guided by the common goal of attaining perfected humanity and attaining divine communion.

Greatest Bangalee of all time, Father of the Nation Bangabandhu Sheikh Mujibur Rahman took realistic and effective measures to propagate Islam keeping in mind the religious sentiments and values of the people immediately after the War of Liberation in 1971. Bangabandhu had tried to make Bangladesh a country of peace for people of all religions. Especially by establishing the Islamic Foundation Bangladesh, the Father of the Nation provided a solid institutional basis for spreading the teachings of Islam. Following the footsteps of Bangabandhu, Awami League government has taken various steps to promote Islam during the last 12 years. Our government has been working sincerely in establishing equality, religious cohesion and tolerance among the masses of all religions that Sufism also encourages.

I do hope that this e-conference will be an important step to bring peace and harmony in people's mind during this global pandemic situation.

I wish the e-conference a grand success.

Joi Bangla, Joi Bangabandhu May Bangladesh Live Forever.

Sheikh Hasina





মন্ত্রী

শিক্ষা মন্ত্রণালয় গণপ্রজাতন্ত্রী বাংলাদেশ সরকার তারিখ: ১৪ অক্টোবর ২০২০

## বাণী

ইসলামের সূচনালগ্ন থেকেই একজন ঐশী প্রেমিকের বাহ্যিক ও আত্মিক পরিশুদ্ধির পথ ও পদ্ধতি হিসেবে সুফিবাদ বিবেচিত ও চর্চিত হয়ে আসছে। ইহকালীন ও পরকালীন সাফল্যের চাবিকাঠি হিসেবে পবিত্র কুরআনে বাহ্যিক, আত্মিক পরিশুদ্ধতা ও পবিত্রতার ওপর বারংবার গুরুত্বারোপ করা হয়েছে।

মানব আমিত্বকে পরিশুদ্ধ আত্মার বশীভূত করে পূণ্য মানবতা অর্জন করে খোদা মিলনের পথে এগিয়ে দেবার মহান লক্ষে সুফি সাধকগণ কুরআন-হাদিস লব্ধ বিভিন্ন সাধন-পদ্ধতি, রীতি চর্চার শিক্ষা ও দীক্ষা দিতেন। সাধন চর্চায় পদ্ধতিগত ভিন্নতা পরিদৃষ্ট হলেও তরিকাগুলো পূর্ণ মানবতা প্রাপ্তি ও ঐশী মিলন লাভের অভিন্ন লক্ষ্যে পরিচালিত হয়ে আসছে।

বৈশ্বিকতা, ব্যক্তিকেন্দ্রিকতা, উদারতা, কঠোরতা, আধ্যাত্মিকতা ও ধনতান্ত্রিকতা ইত্যাদির মাঝে ভারসাম্যপূর্ণ জীবন ব্যবস্থার যে দিশা ইসলাম ধর্ম দিয়ে গেছে, তা তাসাউফ চর্চার মাধ্যমে ফিরিয়ে আনা সময়ের দাবি।

আগামি ৩০ ও ৩১ অক্টোবর ২০২০ তারিখে দারুল ইরফান রিসার্চ ইনস্টিটিউট (ডিরি) এর উদ্যোগে 'সুফিবাদ পূর্ণ মানবতা প্রাপ্তি ও ঐশী মিলন' বিষয়ক একটি আন্তর্জাতিক-ই কনফারেন্স অনুষ্ঠিত হচ্ছে জেনে আমি খুবই আনন্দিত।

বর্তমান বিশ্ব করোনা পরিস্থিতিতে অনলাইন প্লাটফর্ম ব্যবহার করে মানবের বিষন্ন মনের শান্তি আনয়নের লক্ষে মাইজভাণ্ডার দরবার শরীফের সাজ্জাদানশীন আলহাজ্ব হযরত মওলানা শাহ সুফি সৈয়দ এমদাদুল হক মাইজভাণ্ডারী (ম.) কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত দারুল ইরফান রিসার্চ ইনস্টিটিউট (ডিরি) এর এই উদ্যোগকে স্বাগত জানাচ্ছি।

আমি এই কনফারেন্সের সার্বিক সফলতা কামনা করি। জয় বাংলা, জয় বঙ্গবন্ধু

বাংলাদশে চিরজীবী হোক।

(ডা. দীপু মনি, এমপি)

#### بني والله والرجحان كالركونيد







## Message

All praises belong to Allah, The Ever Merciful.

Peace be upon His Prophet and the beloved one Hazrat Muhammad (pbuh) along with his companions and his family members.

I express my sincere gratitude to Allah that Darul Irfan Research Institute (DIRI) is organising its first International e-Conference on 'Sufism, Perfected Humanity and Divine Communion (ICSPHDC 2020)'.

Allah sent His Prophet (Sallallahu Alaihi Wa Sallam) as the model of perfected humanity (Al Insan-e-Kamil) to lead the humanity to its ultimate spiritual destination, the Divine Communion. Based on the Prophet's practical and theoretical teachings, Muslims have been striving for spiritual perseverance and inner perfection which manifested in the formation and the teaching of Sufi Orders. Henceforth, our very human existence is not but a perpetual struggle and a determined quest for perfection with its all facets to qualify for the Divine Communion.

However, we human beings, despite our self-imaginary superiority, are portrayed as the 'weak' in the Holy Quran; "And man was created weak". (Surah Nisa, 28). We are susceptible to various temptations and ever-evolving challenges that can delude us from our purpose. In order to keep pace with the changing nature of the temptation, Sufi masters always come up with modernized instructions and methods from the Quran and the Sunnah of the Prophet (Sallallahu Alaihi Wa Sallam) to face off the obstacles. In continuation of this, Gawthul Azam Mazibhandari Syed Ahmad Ullah (Oaddsa Sirrahul Aziz) established Maizbhandari Tariqa, a liberal, love-centred, self-motivated tariqa, by amalgamating and taking the very basics of various conventional tariqas. It equips the seekers with the essential spiritual tools to face off the temptations of the modern world. In addition to Muslim followers, the tariqa inspired many non-Muslim devotees as well.

Gawthul Azam Mazibhandari Syed Ahmad Ullah (Qaddsa Sirrahul Aziz) relied solely on oral instructions. His vice-gerent Syed Delawor Hossain (Qaddsa Sirrahul Aziz) took the initiatives to write down his thoughts and teachings. It is now inevitable for the seekers and researchers of the later generations to understand the cosmology of this Sufi Order through the lens of his understanding and articulation. Human societies are now in an incessant standoff with religious extremism, atheism, financial inequality, social injustice and divisions, and many more. The teachings of this tariqa, as it is with Sufism in general, are a Divine remedy for the

*Maizbhandari Tariqa* is the place where everyone, regardless of their colour, creed, status, race and religion can find their common grounds to work together to make this world more peaceful and a safer place for our future generations.

I founded Darul Irfan Research Institute (DIRI) with the grace of Almighty Allah for these purposes and appointed Syed Irfanul Hoque, *Nayeb Sajjadah Nasheen* of Maizbhandar Darbar Sharif, Chattogram, as the Managing Trustee of Darul Irfan Research Institute (DIRI) to continue and spread the teaching of *Maizbhandari Tariqa* all over the world especially to the Academic world.

I sincerely pray to Allah that this conference of DIRI will be a success and the teachings and message of *Maizbhandari Tariqa* spread throughout the world.

Amin

## Syed Emdadul Hoque Maizbhandari

### Sajjadah Nasheen,

Gausia Ahmadia Manzil, Maizbhandar Darbar Sharif, Fatikchhari, Chattogram, Bangladesh;

#### Founder,

Darul Irfan Research Institute (DIRI)



## Session Plan 30 October 2020, Friday, 9:30am-12:40pm (GMT+6)

## Day - 1, Session - 1 (Opening Session)

| Day - 1, Session - 1 (Opening Session) |                                |
|----------------------------------------|--------------------------------|
| Presenter                              | Time-(GMT+6) & Remarks         |
| Syed Irfanul Hoque                     | 9:30am-9:35am= 05m.            |
| Managing Trustee, DIRI                 | Session Chair & Moderator      |
| Mohammad Abul Monsur                   | 9:36am-9:40am= 04m.            |
| Associate Member, DIRI                 | Recitation from the Holy Quran |
| Mohammad Tareq                         | 9:41am-9:45am= 04m.            |
| Associate Member, DIRI                 | Naat Mustafa (PBUH) Recitation |
|                                        | 9:46am-9:50am= 04m.            |
|                                        | Video Presentation of DIRI     |
| KM Saiful Islam Khan, PhD              | 9:51am-10:00am= 09m.           |
| Convener, ICSPHDC;                     | Welcome Speech                 |
| Professor,                             |                                |
| Department of Persian                  |                                |
| Language and Literature,               |                                |
| University of Dhaka, Bangladesh        |                                |
| Dr. Dipu Moni, M.P.                    | 10:01am-10:10am= 09m.          |
| Honurable Minister,                    | Speech of Chief Guest          |
| Ministry of Education, Bangladesh      |                                |
| Syed Shah Shamimuddin                  | 10:11am-10:20am= 09m.          |
| Ahmad Mumemi, PhD                      | Key Note Speech                |
| Sajjadah Nasheen, Khanquah             | _                              |
| Munemia, Patna, India;                 |                                |
| Head, Department of Arabic,            |                                |
| (Oriental College),                    |                                |
| Paltiputra University, India           |                                |

| Presenter                                                                                                                                                                | Time-(GMT+6) & Title                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Md. Sirajul Islam, PhD Professor and Former Head, Department of Philosophy and Religion, Visva-Bharati University, India Muhamamd Muhi Uddin                             | 10:21am-10:35am Sufism: as a Tool of Inter- Faith Dialogue and Communal Harmony 10:36am-10:50am                                                            |
| Head, Portsmouth Islamic Center, United Kingdom                                                                                                                          | Genealogies of Maizbhandari<br>Thoughts: Syed Delawor<br>Hossain and his Paradigm of<br>Sufi Reformation                                                   |
| Syed Shah Sarwar Hussain, PhD<br>Associate Professor,<br>Department of Linguistics &<br>Translation Studies,<br>King Saud University, Riyadh,<br>Kingdom of Saudi Arabia | 10:51am-11:05am The Flight Within: The Quintessence of Reflection and Recollection in the Teachings of Hazrat Deewan Syed Abu Sayeed Jafar Mohammed Quadri |
| Sumaiya Ahmed, PhD<br>Assistant Professor,<br>Department of Islamic Studies,<br>Aliah University, Kolkata, India                                                         | 11:06am-11:20am Spread of Sufi Tradition in Bengal                                                                                                         |
| Mohammad Ikbal Hasan Assistant Professor and Head, Department of Law, University of Information Technology and Sciences (UITS), Dhaka, Bangladesh                        | 11:21am-11:35am Inevitability of Sufism to Practice Real Teachings of Islam in the Modern Society                                                          |
| Mohammad Sheikh Sadi, PhD<br>Associate Professor.<br>Department of Bangla,<br>University of Chittagong, Bangladesh                                                       | 11:36am-11:50am<br>সুফি সংগীত: মানবপ্রেম ও পারমার্থিক<br>ভাবনা                                                                                             |
| Mahadi Hassan Assistant Professor. Department of Persian Language and Literature, University of Dhaka, Bangladesh                                                        | 11:51am-12:05pm সুফিসাধক সৈয়দ আহমদুল্লাহ (র.) ও তাঁর মাইজভাণ্ডারি তরিকা                                                                                   |

| Mohammad Rezaul Hossain, PhD Assistant Professor, Department of Islamic Studies, Jagannath University, Dhaka. Mohammad Mesbah Uddin M Phil. Research Fellow, Department of Islamic Studies, Jagannath University, Dhaka Asraf Hasan Tareq Lecturer, Department of Bengali, Patiya Government College, Chattogram. | 12:06pm-12:20pm সুফিবাদের পরিচয় ও মৌলদর্শন এবং বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে সুফিবাদের বাস্তবতা ও সুফি দর্শণের ভিত্তিতে মাওলানা শাহ সুফি সৈয়দ আহমদ উল্লাহ-র জীবন কর্মের সংক্ষিপ্ত মূল্যায়ন  12:21pm-12:35pm সিদ্ধ মানবতায় সুফি পদ্ধতি: বিশ্বমানবতা ও আত্মিক নির্বাণ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bangladesh.  Syed Irfanul Hoque  Managing Trustee, DIRI                                                                                                                                                                                                                                                           | 12:36pm-12:40pm<br>Session Chair & Moderator                                                                                                                                                                                                                     |

## Panel Discussants Day - 1, Session - 1 (Opening Session)

| Name & Designation                                                        | Remarks     |
|---------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Md. Sarwar Morshed                                                        | Panel       |
| Professor, Department of English,<br>University of Chittagong, Bangladesh | Chair       |
| Atikur Rahman, PhD                                                        |             |
| Professor,                                                                |             |
| Department of Irrigation and Water Management,                            | Member      |
| Bangladesh Agricultural University,                                       |             |
| Mymensingh, Bangladesh                                                    |             |
| Muhammad Zafar Ullah, PhD                                                 |             |
| Associate Professor,                                                      | Member      |
| Department of Arabic,                                                     |             |
| University of Chittagong, Bangladesh                                      |             |
| Mostofa Kamal, PhD                                                        |             |
| Associate Professor,                                                      | Member      |
| Department of Islamic Studies,                                            | 1,10111001  |
| Jagannath University, Bangladesh                                          |             |
| Md. Iqbal Sarwar                                                          |             |
| Associate Professor,                                                      | Member      |
| Department of Geography and Environmental Studies,                        | TVICINIO CI |
| University of Chittagong, Bangladesh                                      |             |
| Abdullah Al Mamun, PhD                                                    | 3.6 1       |
| Associate Professor, Department of Law,                                   | Member      |
| University of Chittagong, Bangladesh                                      |             |
| Md. Ziaur Rahman (Sayeem Rana), PhD                                       | 3.6.1       |
| Assistant Professor, Department of Music,                                 | Member      |
| University of Dhaka, Bangladesh                                           |             |
| Younus Hassan                                                             |             |
| Associate Professor, Department of Zoology,                               | Member      |
| Feni Government College, Bangladesh                                       |             |
| Subrata Chandra Mozumder                                                  |             |
| Assistant Professor, Department of English,                               | Member      |
| Daffodil International University, Dhaka, Bangladesh                      |             |
| Md. Morshedul Alam                                                        |             |
| Assistant Professor, Department of English,                               | Member      |
| International Islamic University Chittagong, , Bangladesh                 |             |

## Day - 1, Session - 1 (Opening Session)



Chief Guest:
Dr. Dipu Moni, M.P
Honourable Minister
Ministry of Education, Bangladesh.

Session Chair & Moderator: Syed Irfanul Hoque Managing Trustee, DIRI & Nayeb Sajjadah Nasheen, Maizbhandar Darbar Sharif Chattogram, Bangladesh.





Welcome Speech:
KM Saiful Islam Khan, PhD
Convener of the Conference &
Professor, Department of
Persian Language and Literature,
University of Dhaka, Bangladesh.

Key Note Speaker:
Syed Shah Shamimuddin Munemi, PhD
Sajjadah Nasheen, Khanqah Munemia &
Head, Department of Arabic
Oriental College (Patliputra University)
Bihar, India.



## **Keynote Speech**

## Syed Shah Shamimuddin Ahmad Munemi Sajjadah Nasheen, Khanquah Munemia, Patna, India;

Head, Department of Arabic, (Oriental College),
Paltiputra University, India

Respected and Dear viewers and listeners,

First of all, I am grateful to Darul Irfan Research Institute for giving me an opportunity to participate and put my opinion in this international conference on an important topic. I am also grateful to Maizbhandar Darbar Sharif's Sajjadah Nasheen, Hazrat Syed Emdadul Hoque and his active and ardent successor Mr. Syed Irfanul Hoque for organizing such a programme on this very significant and useful topic.

Man was made the caliph of Allah in the world and on the same day it was definite that the salvation of this world lies in humanity. Each and every attempt which harms or hurts humanity is an evil. No matter if it is a religion or a cult, worship or austerity, only if the result is pro-humanity then it is the path of truth. The enemy of humanity (Satan) succeeds in his hidden and disguised attacks more than direct and obvious ones, and that is why he uses religion, cult, worship and austerity as weapons and tools of evil. Thus hatred, prejudice, murder, oppression, atrocity, brutality and cruelty, as far as these wicked acts have been concerned, are mostly being done in the name of the said tools.

Therefore, Sufism which is the Pioneer, Patron and Protector of humanity, prescribes the purification of the self, purification of thoughts and the purification of the path and sect and raises a question that, when *Allah* has made the shining sun, the flowing

river and the humble earth, He (God) made no difference between those who believe and those who do not believe; while getting its benefits and effects. Obviously the true believer of *Allah* is one, who is beneficial and helpful to everyone.

It is very easy to hate those who do not worship like us, but it is difficult to worship and to feed the persons of another faith, to worship and provide clothes to disbelievers, and to give equal rights to them; and it is difficult because it is an attribute of Allah. I firmly believe that today's webinar will surely be successful in its mission of shocking humans, awakening humankind and nurturing humanity. Among the Sufis, scholarship is not recognized but the great service is appreciated. This is not because the Sufis are not interested in knowledge, but because the Sufis believe that the greatest and real benefit of knowledge lies in service to humankind. And one, who is engaged in the service to humanity, is the real scholar, the greatest scholar and his rank is not a Maulvi, Alim or Allama but Deewan, Makhdoom, Khwaja, Qutub and Ghaus. Maizbhandar Darbar Sharif of Bangladesh is the court (*Darbar*) of Ghaus-e-Zamana and it is that Darbar which has always been dedicated to service and humanity and even today the distressed, destitute and needy take refuge and shelter here. The mission started by Hazrat Makhdoom Munim Pak (R.A) in Patna, the capital of Bihar, India, reached at its climax in the

I pray with core of my heart that this webinar and its deliberations and conversations will help to make humanity strong and active in the world, and Darul Irfan Research Institute will find in its goal.

form of Maizbhandar on the land of Bangladesh.

## Short Bio of Syed Shah Shamimuddin (Munemi), PhD



**Syed Shah Shamimuddin (Munemi),** PhD is Sajjadah Nasheen of Khanqah Munemia, Mitan Ghat Dargah, Patna, India. He is also Head of the Department of Arabic at the Oriental College, (Patliputra University) Patna City, Patna, India. He is the author of many books including FAIZ-UL-BRAKAT, AURAD-E-SHARFI, SHABNAM KAMALI KI NATIYAH SHAIRI, AKHABR-UL-AULIAH, ASRAR-E-QUAMARIA, BIHAR KI SUFI PARAMPARA. He has published several Research articles on various national and international renowned journals and participated in many national and international conferences.

## Sufism: as a Tool of Inter-Faith Dialogue and Communal Harmony

Md. Sirajul Islam, PhD

Professor and Former Head, Department of Philosophy and Religion, Visva-Bharati University, West-Bengal, India

#### **Abstract**

It is indubitable that the root of all religions is spirituality but in the course of time religion has become more of faith, ideology, culture and belief system, thus, the fundamental elements have accelerated day by day and as a result evil and violence are increasing which creates more conflict than harmony in the society. It is not the actual form of religion rather a distorted form of it. Now, the time has come for all the religious faiths to become closer, share their views in unbiased way and discuss to find out the commonalities of all faiths of the universe. Liberal faith, global spirituality and egalitarian attitude are the crying need of our present world by which all faiths can work together to establish peace and harmony in the society because there is no better way than inter-faith understanding.

Sufism is an Islamic tradition of spirituality, offers a number of resources for contemporary people to develop greater harmony within themselves and in their relations with the others. This paper will highlight some of these key resources. First, we will discuss the profound Sufi vision of reality's simultaneous unity and diversity, and the timely social implications of this vision. Secondly, we would like to explore the role of *baraka*, or the energy of blessing, and *Ishq* or divine love in facilitating harmony in our lives and the lives

of others. Sufis believe that this healing, harmonizing energy is found concentrated in particular places and people, and is critical to the development of wisdom and love. Thirdly, we will consider the Sufi understanding of the ultimate unity of the world's religions, shedding light on a sophisticated philosophical basis for developing inter-religious appreciation and reconciliation in the world where the sectarian boundary has been faded away without hampering the identity of others.

For that we will have to interpret our religious scriptures and texts in a rational way towards all. These levels of analysis mark the boundaries of interpretive space in Islam or considered as the rule of hermeneutics (*qanun al-ta'wil*). The notable Sufi al- Ghazali (1058-1111AD) opined, sacred texts such as Qur'an and Hadith are open to interpretation on five different levels: (1) ontological-existential (*dhati*), (2) experiential (*hissi*), (3) conceptual (*khayali*), (4) intellectual (*'aqli*), and (5) metaphorical (*shabahi or majazi*).

It is quite evident that obstacles are generally arising from doctrinal differences as well as historical, cultural and political complexities. If interreligious dialogue is to succeed, it must not only deal with doctrinal issues, but create the circumstances in which people of diverse religious traditions may come closer to know one another by mutual understanding (not necessarily by agreement).

I wish to emphasize that first and foremost dialogue is an event of inter-subjective communication. Those involved in such dialogue are not simply intellectual beings but also spiritual, moral, bodily, affective creatures. I do believe, Sufism is an egalitarian religious sect always eager to such dialogue to establish peace and harmony in the world without any sectarian division and hampering individual identity.

There are many striking points in the topic which will be focused in the full paper.

## Keywords

Sufi spirituality, Sufi vision of reality, Inter-faith dialogue, communal harmony, Quranic and Prophetic notions of interfaith, Sufi love, Philosophical analysis of Sufism and its relevancy.

## Short Bio of Md. Sirajul Islam, PhD



**Sirajul Islam,** PhD is a Professor and Former Head of the Department of Philosophy and Comparative Religion at the Visva-Bharati University, India. He is the author of *Religion and Literature-Indian Perspective, Quality of Life, Globalizing Eurasia: Potential and Challenges, Swami Vivekananda and National Integration and several other books. He has published research articles on various national and international renowned Journals and participated in many national and international conferences.* 

## Genealogies of Maizbhandari Thoughts: Syed Delawor Hossain and his Paradigm of Sufi Reformation

#### Muhamamd Muhi Uddin

Head, Portsmouth Islamic Center, United Kingdom

#### **Abstract**

Syed Delawor Hossain is a key person to decipher the genealogies of Maizbhandari Tariqa, a relatively new, often gnomic and a fast growing Sufi Order in modern Bangladesh. Its founder, Syed Ahmad Ullah, did not leave any written instructions outlining its ideologies and practices. Hossain, being his vicegerent, has been identified as the primary source for the seekers and researchers alike to understand and to travel the path of Maizbhandari Divinity. His contributions speak volumes of his genius especially when speaking of his standardization of the practice of a new tariqa. However, there is still little specific or detailed study about the spiritual ethnography of this Sufi order. Drawing on his extensive contributions, this study asks: how and to what extent the Maizbhandari thoughts and practices are shaped by his very personality and writings. It further aims to explore his own Sufi epistemology, ethical ideas, his treatment of wilayat, his quest for perfected humanity and Divine communion, his adaptation of the concept of Tawhid ul-Adyan, Wahdatul Wajud and Seven Principles, and his approach to the issue of sharia compliance that is always at the centre of intense discourse of this *tariga*, both externally and internally.

## Keywords

Syed Delawor Hossain, Maizbhandri Tariqa, Sufism, Wilayat, Spirituality, Sufi Order.

#### Short Bio of Muhamamd Muhi Uddin



Muhammad Muhi Uddin is currently serving as the Head at Portsmouth Islamic Center in England. He obtained his graduation from Al-Azhar University of Egypt on Islamic Theology. He completed his post-graduation in Islamic Banking and Finance from Gloucestershire University, UK. He has translated the Biography of Syed Ahmad Ullah; Gawthul A'zam Mawlana Shah Sufi Sayed Ahmad Ullah Maizbhandari (Q.): Life and Miracles. He has published various research articles in renowned journals. He is a regular contributor of various magazines.

# The Flight Within: The Quintessence of Reflection and Recollection in the Teachings of Hazrat Deewan Syed Abu Sayeed Jafar Mohammed Quadri

Syed Shah Sarwar Hussain, PhD

Associate Professor,
Department of Linguistics & Translation Studies,
King Saud University, Riyadh, Kingdom of Saudi Arabia

#### **Abstract**

The essence and strength of Sufism lies in the renaissance of the human soul. The mystical experience of a Sufi ennobles his mind and elevates his spirit to an extent where he reaches an intimate and comprehensive understanding of the Truth and the Universe. This study explores the attainment of this understanding through contemplation and remembrance, or more precisely, reflection (tafakkur) and recollection (tadhakkur), the two intrinsic practices of the Sufis for their spiritual ascension. These two complex phenomena that set the internal transcendental experience of a Sufi in motion are examined in this paper with particular reference through the works and teachings of Hazrat Diwan Sayyid Abu Saeed Jafar Mohammed Ouadri, a renowned saint of the Oadria-Oalandaria Silsila, an alim and Sufi and Sajjada Nashin of the Silsila at his Dargah at Barh (Bihar) during the seventeenth century. The purpose of this paper is to elucidate some of the conceptual and existential characteristics of tafakkur and tadakkur and to expound and explain their correlation with regard to the inclusive Sufi way of life as explained by the Hazrat Diwan, and examine how they lead to kamaal or perfection. It is a qualitative paper with a thorough literature review where the qualitative data is collected and analyzed, and a discussion is generated with facts to support the conclusions.

## Keywords

Aurad, Hazrat Diwan Jafar, Malfuzat, Mysticism, Recollection, Reflection, Spirituality, Sufism, Tadhakkur, Tafakkur

## Short Bio of Syed Shah Sarwar Hussain, PhD



Syed Shah Sarwar Hussain, PhD is an Associate Professor of the Department of Linguistics & Translation Studies at King Saud University, Kingdom of Saudi Arabia. He has published eight books that include books on literary criticism and translations of Urdu short stories and novels. His latest published books are The Scattered Leaves, (2019) and Dreams in Moonless Nights, (2020). His forthcoming books are TALUK TALES, Selected Short Stories by Kalam Haidri (English translation of some stories of Kalam Haidri, an OUP project), and In Search of a New Land (English translation of Abdus Samad's novel, 'Do Gaz Zameen', a Penguin Classic project). He is currently working on the Urdu translation of Toni Morrison's Song of Solomon and Bapsi Sidhwa's 'Ice Candy Man'. 'My Meandering Muse', his anthology of English poems and a collection of his English short stories, The Blue Bleak Embers are slated to be published in 2021." He has published several Research articles on various national and international journals and participated in many national and international conferences.

## **Spread of Sufi Tradition in Bengal**

Sumaiya Ahmed, PhD

Assistant Professor, Department of Islamic Studies, Aliah University, Kolkata, India.

#### **Abstract**

Sufism is a mystical form of Islam that has flourished in the Muslim world for centuries. Sufism has placed a distinctive stamp on the way of the religion which has been practiced in many Arab countries, in parts of Africa, Turkey, Central Asia, and the Indian subcontinent (Bengal). Like so much else in a decentralized global faith such as Islam, the practice of Sufism has varied tremendously from region to region, and even within a country or a region over time. Although each Sufi tradition has its character, shaped in large part by the teaching of its founder, the practice of the founder's teaching shapes the current generation of Sufi leaders. Proponents and defenders of Sufism concentrate on the spiritual purification that the followers of the Sufi way receive, which is how believers bring themselves to the fulfilment of their faith. Sufism offers a path to awakening and enlightenment—a personal connection to Allah through mystic and ascetic discipline—that attracts many Muslims. Non-Muslims, too, are sometimes attracted to the aesthetic strain of Sufism, which many people see as intellectually distinct from more conventional forms of Islamic practice. This study is being carried out to explore how and to what extent Sufism and Sufi Tradition spread in Bengal.

## **Keywords**

Sufism, Sufi Tradition, Sufi Order, Faith, Bengal, Aesthetic strain

## Short Bio of Sumaiya Ahmed, PhD



**Sumaiya Ahmed,** PhD is an Assistant Professor of the Department of Islamic Studies at the Aliah University, India. She has completed her PhD. in Islamic Studies from the Aligarh Muslim University, India. She is the author of *One Day Way of Murshidabad*. She has published various research articles on national and international journals and participated in various national and international conferences.

## **Inevitability of Sufism to Practice Real Teachings of Islam in the Modern Society**

#### Mohammad Ikbal Hasan

Assistant Professor and Head, Department of Law, University of Information Technology and Sciences (UITS), Dhaka, Bangladesh.

#### **Abstract**

Sufism, or in Arabic, tasawwuf, is belief and practice in which Muslims seek to find the truth of divine love and knowledge through direct personal experience of Creator. Sufism is not a new concept per se but the same old way of Al Qur'an and Prophet Mohammad (PBUH) which is vibrant, practical and completely void of extremes and malpractices. Sufis support an inner path which harmonizes inner spiritual life while also maintaining religious codes for daily life. Sufis contribute by reducing religious hatred, fanaticism and fundamentalism of any kind among the people of Bangladesh. It has been argued that the greatest achievement of the Sufis of Bengal is the growth of cordiality and promoting religious harmony, coexistence and peaceful societies. There are misconceptions about Sufism, among others, that many observers have depicted Sufism as marginal to mainstream Islam and have predicted the demise of Sufism as the world modernizes and becomes more educated. The purpose of this study is to throw the light on the idea of Sufism how the concept originates in core experiences of Islam. Then it investigates how Sufism is engaged in establishing a harmonious society as well as in developing a culture of tolerance, love and compassion in this modern time. Thereby Sufism has been aptly injecting the true teaching of Islam to existing society. Finally it concludes why Sufism is inevitable to realize and practice authentic teachings of Islam at present.

## Keywords

Religious Harmony, Culture of Tolerance, Mainstream Islam, Peaceful Society, Teachings of Islam

#### Short Bio of Mohammad Ikbal Hasan



**Mohammad Ikbal Hasan** is an Assistant Professor and Head of the Department of Law at the University of Information Technology and Sciences (UITS). He is a PhD research Fellow in the Department of Law at the University of Chittagong. He has published various research articles in national and international journals.

# সুফি সংগীত: মানবপ্রেম ও পারমার্থিক ভাবনা মোহাম্মদ শেখ সাদী, পিএইচডি সহযোগী অধ্যাপক, চট্টগ্রাম বিশ্ববিদ্যালয়

#### সারসংক্ষেপ

সুফিবাদ মূলত ভাববাদী সাধনা। বস্তুতান্ত্রিকতার উধ্বের্ব এক অতীন্দ্রিয় ভাবলোকে মানবমনে নিত্য এই সাধন-ভাবনার বাস। এই সাধনার মধ্য দিয়ে মানুষ আত্মশুদ্ধি ও পবিত্রতা অর্জন করে। এই গুণাবলী মানুষকে স্রষ্টার সান্নিধ্যে পৌছে দেয়। শরিয়তের শাস্ত্রীয় অনুশাসনকে অঙ্গীকার করেও সুফিবাদে এমন একটি ভাব-ভক্তি মার্গীয় সাধন-পন্থা সহজাতভাবে নির্মিত হয়- যেখানে স্রষ্টা-সৃষ্টির মধ্যে প্রেমই একমাত্র মিলনসৈতু। স্রষ্টাপ্রেমে বিভোর হয়ে নিরন্তর তাঁর নামজপই এখানে মুখ্য। সুফিচর্চার বিভিন্ন ঘরানার মতাদর্শে বিভিন্ন পন্থায় এই নামজপ বা জিকিরের বৈচিত্র্য আমাদের দৃষ্টিগোচর হয়। শুধু জিকির কিংবা নামশ্মরণই নয়, স্রষ্টার আরাধনায় যা কিছুই করা হোক না কেন সুফিরা তা প্রেমের অত্যাশ্চর্য শক্তির বলেই করে থাকেন। সুফিবাদের যাবতীয় প্রেরণার মর্মমূলে যে প্রেমই সবচেয়ে কার্যকরী নিয়ামক- আমাদের একথা ভুললে চলবে না। তাই সুফিচর্চার কেন্দ্রশক্তিরূপী ঐশী প্রেমচেতনার উদ্বোধন কিংবা জাগরণই সুফিগণের কাছে ঈন্সিত। প্রেমের উন্মেষ ছাড়া সুফিচর্চার সকল প্রার্থনাই আচারসর্বস্ব বস্তুগত মাত্রা লাভ করবে। ফলে সুফিবাদী প্রেরণা লাভ করতে হলে প্রেমভাব সঞ্চারী বিষয়-বোধের সঙ্গে সংযোগ জরুরি। সুফি সংগীত মানবমনে এই ঐশী প্রেমচেতনা জাগরণের অন্যতম নিয়ামক। সংগীত মানবমনের বিচিত্র ভাবপ্রকাশক বাহন। সুরের মধ্য দিয়ে অতীন্দ্রিয় ভাবলোকে গমন করা যায়। সুরমাধুর্য মনকেও করে বিগলিত। সংগীত হৃদয়কে কুসুমান্তীর্ণ কোমলতা দান করে। সুফি সংগীতের প্রভাবে মানবমনে ক্রমে প্রেমচেতনার উন্মেষ ঘটতে থাকে। এই প্রভাব মানুষকে যুগপৎ মানবপ্রেমী এবং ঐশী প্রেমে বলীয়ান করে। আর সুফিবাদের এই প্রেরণায় উজ্জীবিত মানুষ উপৰ্যুক্ত দ্বিবিধ ক্ষেত্ৰে আলোকবর্তিকা হয়ে প্রতিভাত হয় এবং সফলকাম হয়। বর্তমান প্রবন্ধে সুফি সংগীত কীভাবে মানবতাবাদী প্রেরণা ও পারমার্থিকতাকে সফলভাবে জাগ্রত করে তারই বিশ্রেষণে প্রয়াসী হবো।

#### সূচক শব্দ

সুফিবাদ, মানবপ্রেম, ঐশীপ্রেম, পারমার্থিকতা, সুফি সংগীত।

#### Short Bio of Mohammad Shekh Sadi, PhD



Muhammad Shekh Sadi, PhD is an Associate Professor of the Department of Bangla at the University of Chittagong. He obtained his PhD from the University of Chittagong. He is the author of several books. Recently Bangla Academy has published his research work; শাহ আবদুল করিম: জীবন ও সংগীত. He has published various research articles in national and international journals and participated in many national and international conferences.

# সুফিসাধক সৈয়দ আহমদুল্লাহ (র.) ও তাঁর মাইজভাণ্ডারি তরিকা মেহেদী হাসান

সহকারী অধ্যাপক, ফারসি ভাষা ও সাহিত্য বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়।

#### সারসংক্ষেপ

বঙ্গজনপদে ইসলাম প্রবেশের প্রাথমিক সময়কাল থেকেই বাঙালি জাতিগোষ্ঠী সুফিবাদের সাথে পরিচিত ছিল। কারণ এতদঞ্চলে ইসলাম প্রচারের সূচনা এবং এর প্রসারের নেতৃত্বে ছিলেন মূলত সুফি-দরবেশগণই। এসব সুফি-দরবেশের হাত ধরেই এ অঞ্চলের মানুষ ধীরে ধীরে পরিচিত হতে থাকে সুফিবাদের বিভিন্ন তরিকার সাথে। তবে ইসলাম প্রচারক সুফিগণ অধিকাংশ ক্ষেত্রেই মধ্যপ্রাচ্য থেকে আগত হবার কারণে তাদের প্রচারিত এসব তরিকাও ছিল আরব-ইরান অঞ্চল উদ্ধৃত। কিন্তু বাংলাদেশে সুফিবাদ প্রবেশের হাজার বছর পর ঐতিহাসিক বন্দরনগরী চট্টগ্রামের অদূরে মাইজভাণ্ডার নামক গ্রামে এক মহান সুফিসাধকের মাধ্যমে মাইজভাণ্ডারি তরিকা নামে একটি সুফিবাদী তরিকার উন্মেষ ঘটে, যেটি ছিল একান্তভাবেই এদেশীয় কৃষ্টি-সংষ্কৃতি ও মন-মানসিকতার ধারক। কাদেরিয়া তরিকা থেকে উদ্দাত হলেও চিশতিয়া, মৌলভিয়া এবং মালামিয়া তরিকার এক অভূতপূর্ব সমন্বয় এ তরিকাটিকে এক স্বতন্ত্র বৈশিষ্ট্য প্রদান করেছে। তরিকাটির প্রতিষ্ঠাতা শাহ সুফি হযরত মাওলানা সৈয়দ আহমদ উল্লাহ (র.) ছিলেন মহানবি হযরত মুহাম্মদের (স.) বংশধর, যিনি 'গাউসুল আযম মাইজভাণ্ডারি' অভিধায় প্রসিদ্ধি লাভ করেন। তিনি মাদরাসা-ই-আলিয়া, কলকাতার একজন স্বনামধন্য ছাত্র ও শিক্ষক ছিলেন। খুব অল্প সময়ের মধ্যেই এ তরিকাটি এর বিশেষ বৈশিষ্ট্যের কারণে বাংলাদেশ এবং বাংলাদেশের বাইরে বেশ পরিচিতি লাভ করে। এটিই বাংলাদেশের প্রথম ইসলামি তরিকা, যেটি ইসলামধর্ম এবং স্থানীয় বাঙালি কৃষ্টি ও সংস্কৃতির এক অপূর্ব সমন্বয়ে গঠিত হয়েছে। সুনির্দিষ্ট কর্মপদ্ধতির মাধ্যমে মানবতাপূর্ণ হৃদয় অর্জনের এক মহান বাণী প্রচারের কারণে এ তরিকাটি ধর্ম-বর্ণ নির্বিশেষে সর্বসাধারণের মাঝে ব্যাপক বিস্তার লাভ করতে সক্ষম হয়েছে। এ তরিকায় এমন একটি অনুশীলন পদ্ধতি প্রবর্তন করা হয়েছে, যেটি অনুসরণের মাধ্যমে যে কোনো ধর্মের অনুসারী তার ধর্ম ত্যাগ না করেই মানবিক গুণসম্পন্ন সুনাগরিক হিসেবে নিজেকে গড়ে তুলতে এবং আত্মশুদ্ধি লাভ করে আধ্যাত্মিকতা অর্জন করতে পারে। এ পদ্ধতিকে 'উছুলে ছাবয়া' বা সপ্তকর্ম পদ্ধতি নামে নামকরণ করা হয়েছে। বক্ষ্যমাণ প্রবন্ধের উদ্দেশ্য হচ্ছে, মহান সুফিসাধক সৈয়দ আহমদুল্লাহ মাইজভাগুরি (র.) এবং তাঁর প্রবর্তিত 'মাইজভাগুরি তরিকা' সম্পর্কে অনুসন্ধিৎসু গবেষক ও পাঠকবর্গকে পরিচিত করা।

#### সূচক শব্দ

সুফিবাদ, সুফিতরিকা, মাইজভাণ্ডারি তরিকা, সৈয়দ আহমদ উল্লাহ।

#### Short Bio of Mahadi Hasan



**Mahadi Hassan** is an Assistant Professor of the Department of Persian Language and Literature at University of Dhaka. He has completed his MPhil. Degree from the University of Dhaka. He has published various research articles in national and international journals and participated in many national and international conferences.

# সুফিবাদের পরিচয় ও মৌলদর্শন এবং বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে সুফিবাদের বান্তবতা ও সুফি দর্শণের ভিত্তিতে মাওলানা শাহ সুফি সৈয়দ আহমদ উল্লাহ-র জীবন কর্মের সংক্ষিপ্ত মূল্যায়ন

মোহাম্মদ রেজাউল হোসাইন , পিএইচডি মুহাম্মদ মেসবাহ উদ্দিন

'সহকারী অধ্যাপক, ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ, জগন্নাথ বিশ্ববিদ্যালয় <sup>২</sup>এম.ফিল. গবেষক, ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ, জগন্নাথ বিশ্ববিদ্যালয়, বাংলাদেশ।

#### সারসংক্ষেপ

পবিত্র কোরআনুল কারীমে ইরশাদ হচ্ছে "আল্লাহ তায়ালার নিকট একমাত্র প্রহণযোগ্য এবং মনোনীত ধর্ম হল ইসলাম।" আল্লাহ তায়ালা মানবজীবনের সকল কর্মকাণ্ড সমূহ সঠিকভাবে পরিচালনার জন্য হযরত মুহাম্মদ (সঃ) এঁর মাধ্যমে এই জীবন বিধান পাঠিয়েছিলেন। ইসলাম ধর্ম মানুষের ব্যক্তিগত, পারিবারিক, সামাজিক, ইহলৌকিক ও পারলৌকিক প্রভৃতি বিষয়ের ধর্মীয় দিক নির্দেশনা দিয়ে থাকে। বলা হয়ে থাকে যে, ইসলাম ধর্মের প্রবর্তক হযরত মুহাম্মদ (সঃ) এঁর দর্শন অনুযায়ী জ্ঞান হলো দুই প্রকারের,

(এক) জাহেরী-বাহ্যিক তথা বস্তুগত জ্ঞান।

(দুই) বাতেনী-আধ্যাত্মিক জ্ঞান তথা অভ্যন্তরীণ জ্ঞান।

সুফিরা সাধারণত দ্বিতীয় প্রকারের জ্ঞান অর্জন করে থাকেন, আর বাতেনী জ্ঞান মানে হলো গুপ্ত বিষয়ের জ্ঞান, স্রষ্টার সান্নিধ্য লাভের আশায় বিশেষভাবে ত্যাগ দ্বীকার করে যে সকল মানুষেরা নিজেদের সমগ্র জীবন আল্লাহর জন্য উৎসর্গ করে থাকেন তাঁরাই মূলত বাতেনী জ্ঞান অর্জনে সক্ষম হন। ইসলামী গবেষকদের অনেকেই মনে করেন যে, সুফিবাদ হলো ইসলামের মরমি শাখা, আর সুফিবাদের আরেক নাম হলো মারফতি শিক্ষা, তাই তারা মনে করেন, যারা এই মারফতি শিক্ষায় শিক্ষিত তারা হলেন ইসলামী বিশ্বে সবচাইতে অগ্রসর জাতি। ইসলাম ধর্মে সুফিবাদের আগমন ও পরিচিতি নিয়ে ব্যাপক মতানৈক্য পরিলক্ষিত হয়। অনেকেই আবার ইসলামে সুফিবাদের অন্তিত্বকেই অন্বীকার করেছেন। অথচ সুফিবাদ ইসলামের মৌলিক শিক্ষার-ই অবিচেছদ্য অংশ। ইসলামি

গবেষকদের অনেকে মনে করে থাকেন যে, সাহাবী হযরত আলী (রাঃ), আরু যর গিফারী (রাঃ) এবং হযরত সালমান ফারসী (রাঃ) সহ অনেক সাহাবী হলেন প্রথম সুফি সাধক, আবার অনেকে বলেন যে, হযরত মুহাম্মদ (সাঃ) নিজেও সুফি জীবন ধারণে অভ্যন্ত ছিলেন তাইতো তিনি একাধারে ৪০ (চল্লিশ) বছর পর্যন্ত হেরা গুহায় ধ্যান মগ্ন অবস্থায় ছিলেন, সুতরাং সুফিবাদের অন্তিত্বকে কোনভাবেই অস্বীকার করার সুযোগ নেই, অত্র গবেষণা প্রবন্ধটিকে ৩(তিন)টি ভাগে বিভক্ত করে সম্পাদন করা হয়েছে।

প্রথমাংশে সুফিবাদের পরিচিতি ও মৌলদর্শনের ওপর আলোকপাত করা হয়েছে এবং সুফিবাদের অস্তিত্বের প্রমাণ দেয়া হয়েছে।

দিতীয়াংশে মূলত বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে সুফিবাদের বান্তবতার ওপর আলোকপাত করা হয়েছে এবং বাংলাদেশে ইসলাম ধর্মের প্রচার ও প্রসার যে কেবলমাত্র সুফিদের হাত ধরেই গোড়াপত্তন হয় সে ঐতিহাসিক সত্যটি তুলে ধরা হয়েছে, এই দেশ যে আজ ইসলামের চারণভূমি সেটি কেবলমাত্র সুফি সাধকদের চেষ্টা এবং ত্যাগের ফসল।

তৃতীয় এবং সর্বশেষ অংশে আলোচনা করা হয়েছে বাংলাদেশের অন্যতম সুফি সাধক ও ইসলাম ধর্মের প্রচারক শাহ সুফি সৈয়দ আহমদ উল্লাহ (রহঃ) এর জীবন ও কর্মের উপর সংক্ষিপ্ত পর্যালোচনা, এখানে তাঁর কর্মময় জীবন, সুফি জীবন, সুফিবাদের প্রসারে আত্মনিয়োগ এবং সুফিবাদের জ্ঞানে কামালিয়াত অর্জন ও ইসলাম ধর্মের প্রচার ও প্রসারের মাধ্যমে কীভাবে অবদান রেখেছিলেন সে সম্পর্কে সংক্ষিপ্ত পরিসরে আলোকপাত করা হয়েছে।

গবেষণা প্রবন্ধটিতে আধুনিক গবেষণার স্বীকৃত মৌলিক পদ্ধতিসমূহ অনুসরণ করা হয়েছে এবং সূত্র হিসেবে কোরআন ও হাদিসের জ্ঞানের পাশাপাশি সংশ্লিষ্ট বিষয়ের মৌলিক গ্রন্থাবলির সহায়তা নেয়া হয়েছে।

#### সূচক শব্দ

সুফি, সুফিবাদ, দর্শন, বাংলাদেশ ও সৈয়দ আহমদ উল্লাহ।

#### Short Bio of Mohammad Rezaul Hossain, PhD



Mohammad Rezaul Hossain, PhD is an Assistant Professor of the Department of Islamic Studies at Jagannath University, Dhaka. He has completed his PhD. from the University of Dhaka. He is the author of ইসলামের ইতিহাস (উমাইয়া ও আব্বাসীয় যুগ), স্টাডি অব আল-হাদীস, He has published several research articles in various national and international renowned journals and participated in many national and international conferences.

#### Short Bio of Mohammad Mesbah Uddin



**Mesbah Uddin** is an MPhil. research fellow of the Department of Islamic Studies at Jagannath University, Dhaka.

# সিদ্ধ মানবতায় সুফি পদ্ধতি: বিশ্বমানবতা ও আত্মিক নির্বাণ

#### আশরাফ হাসান তারেক

প্রভাষক, বাংলা বিভাগ, পটিয়া সরকারি কলেজ

#### সারসংক্ষেপ

সুফিবাদ তন্ময়তার ঊর্ধ্বে মন্ময়তার আধ্যাত্মিক চর্চা। সুফিবাদ এক প্রকারের ইসলামি রহস্যবাদ যা ইসলামের ইতিহাসের প্রারম্ভ থেকেই চর্চিত। মানবিক মূল্যবোধ, আচার অনুষ্ঠান, মতবাদ এবং আভ্যন্তরীণ মাত্রা হিসাবে সুফিবাদ সংজ্ঞায়িত। সুফিবাদের লক্ষ আল্লাহর অবিরাম স্মরণে অন্তরকে পবিত্র করে আল্লাহর ভালোবাসা অর্জন এবং যারা তাঁর ভালোবাসা অর্জন করেছেন তাদের পথ অনুসরণ করা। সুফিবাদ চর্চায় ধর্মীয় তাত্ত্বিক মতবাদ তৈরি হবে যা জাগ্রত করবে সৃষ্টিকর্তার জন্য প্রকৃত ভালোবাসা। বিশ্বমানবতার উৎকর্ষ ও অন্তঃমনন্তাত্ত্বিক সম্পর্ক বিশ্লেষণে এই গবেষণা পদ্ধতি হবে বর্ণনামূলক ও বিশ্লেষণাত্মক। এ প্রবন্ধ পাঠে পাঠক জাগতিক মায়া মোহের উর্ধ্বে বিশ্বমানবতায় উদ্বন্ধ হবে বলে আশা করছি। পারস্পরিক হানাহানি, রেষারেষি, বিবাদ-বিদ্বেষ ভুলে গিয়ে ধর্ম-বর্ণ-গোত্র নির্বিশেষে শ্রষ্টার সান্নিধ্য লাভে ঔচিত্যবোধ জাগ্রত হবে বলে বিশ্বাস করি। করোনার মতো বিশ্ব মহামারীতেও মানুষ বৈষয়িক চিন্তায় মগ্ন। ক্ষমতার লোভ-লালসা ও দুনিয়াবি চিন্তার কারণে তারা দুর্নীতিগ্রন্ত। এমতাবস্থায় তাদের মননের ও আত্মার পরিশুদ্ধি অর্জনের লক্ষে প্রবন্ধটিতে সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি বিনির্মাণে কার্যকরী ঘাত-প্রতিঘাতগুলোর দৃষ্টান্ত সহযোগে পরিপূর্ণ ব্যাখ্যা थाकरव। এ প্রবন্ধে সুফিবাদ চর্চার মধ্য দিয়ে কীভাবে মানুষের মূল্যবোধের অবক্ষয় রোধ করা যায়, কীভাবে মানবিক মানুষ হওয়া যায়, তার মূলমন্ত্র গ্রন্থিত থাকবে। এই প্রবন্ধের মুখ্য উদ্দেশ্য জাগতিক মোহগ্রন্থ মানুষের নৈরাশ্যবোধ, বিচ্ছিন্নতাবোধ, অবসাদগ্রন্ততা, নান্তিকতা, হ্রদয়হীনতা, অমানবিকতা ইত্যাদির নির্মূলীকরণ পদ্ধতিসমূহ বিশ্লেষণ এবং বিশ্বমানবতার জাগরণ ও মানুষের আত্মিক মুক্তির উপায়সমূহের মননশীল উপস্থাপন।

#### সূচক শব্দ

সুফিবাদ, বিশ্বমানবতা, আত্মিক নির্বাণ, মন্ময়তা, রহস্যবাদ, সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি।

#### Short Bio of Ashraf Hasan Tareq



**Ashraf Hasan Tareq** is a Lecturer of the Department of Bangla at Patiya Government College, Chattogram. He has completed his post-graduation from the University of Chittagong. He is in BCS (General Education) cadre of Bangladesh Civil Service.



# Session Plan 30 October 2020, Friday, 3:00pm-6:30pm (GMT+6) Day - 1, Session - 2

| Presenter                                | Time-(GMT+6) & Remarks    |  |
|------------------------------------------|---------------------------|--|
| Syed Irfanul Hoque                       | 3:00pm-3:05pm= 05m.       |  |
| Managing Trustee, DIRI                   | Session Chair & Moderator |  |
| Professor Muhammad                       | 3:06pm-3:16pm= 10m.       |  |
| Sekandar Khan                            | Speech of Guest of Honour |  |
| Vice Chancellor,                         |                           |  |
| East Delta University, Bangladesh        |                           |  |
| Kazi SM Khasrul Alam                     | 3:17pm-3:27pm= 10m.       |  |
| <b>Quddusi,</b> PhD                      | Speech of Guest of Honour |  |
| Professor,                               |                           |  |
| Department of Public Administration,     |                           |  |
| University of Chittagong, Bangladesh     |                           |  |
| Asif Mahbub Karim, PhD                   | 3:28pm-3:38pm= 10m.       |  |
| Dean, Binary University, Malaysia;       | Key Note Speech           |  |
| Founder and Honorary Chief Adviser,      |                           |  |
| Global Academics Research Academy (GARA) |                           |  |

| Presenter                            | Time-(GMT+6) & Title                    |
|--------------------------------------|-----------------------------------------|
| Amit Dey, PhD                        | 3:39pm-3:53pm                           |
| Professor,                           | Feminine Elements in Sub-               |
| Department of History,               | Continental Sufism: An                  |
| Calcutta University, India           | Interpretative Approach                 |
| Abdullah Jobair                      | 3:54pm-4:08pm                           |
| Senior Teacher,                      | The Forgotten Legacy of                 |
| Birshrestha Noor Mohammad            | Women in Early Sufism: Their            |
| Public College, Dhaka, Bangladesh    | Influences and Teachings                |
| Sezin Buyukmenekse                   | 4:09pm-4:23pm                           |
| Institute for Sufi Studies,          | Between the Lover and the               |
| Uskudar University, Turkey           | Beloved: An Inter-Cosmic                |
|                                      | Love Story                              |
| Gopashis Biswas G.Son                | 4:24pm-4:38pm                           |
| Lecturer, Department of English,     | Heteroglossic Rumi on New               |
| Sheikh Hasina University, Bangladesh | Media vis-à-vis <i>Sufism</i>           |
| Malay Deb, PhD                       | 4:39pm-4:53pm                           |
| Assistant Professor,                 | ত্রিপুরার দরগা সংস্কৃতি: একটি           |
| Department of Bengali,               | সমীক্ষাভিত্তিক পর্যালোচনা               |
| Tripura University, India            |                                         |
| Nirmal Das, PhD                      | 4:54pm-5:08pm                           |
| Assistant Professor,                 | সুফিবাদ: কিছু দ্বন্দ্ব , লোকধর্ম ও মানব |
| Department of Bengali,               | ভাবনার বিনির্মাণ                        |
| Tripura University, India            |                                         |
| Padma Kumari Chakma, PhD             | 5:09pm-5:23pm                           |
| Assistant Professor,                 | আলি রজার 'আগম' ও 'জ্ঞানসাগর'            |
| Department of Bengali,               | কাব্যে সম্প্রীতি ভাবনা                  |
| Tripura University, India            | 7.24 7.20                               |
| Rajib Ghush                          | 5:24pm-5:38pm                           |
| Visiting Faculty,                    | শেখ চাঁদের 'হরগৌরী সম্বাদ' ও            |
| Tripura University, India            | 'তালিবনামা' কাব্যে সুফি মতবাদ           |
|                                      |                                         |

| Md. Ruhul Amin Rabbani PhD<br>Assistant Professor.<br>Department of Islamic studies,<br>Asian University of Bangladesh             | 5:39pm-5:53pm সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি প্রতিষ্ঠায় সুফি- সাধকগণের পদ্ধতি: বাংলাদেশ |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| Ali Azgar Chowdhry Lecturer, Department of Philosophy, Gasbaria Government College, Chattogram, Bangladesh                         | 5:54pm-6:08pm<br>সুফিবাদ ও আন্তঃধর্মীয় সংলাপ :<br>সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি        |
| Muhammad Manjurur<br>Rahman, PhD<br>Assistant Professor,<br>Department of Islamic Studies,<br>University of Chittagong, Bangladesh | 6:09pm-6:23pm The Importance of Da'wah in Propagating Islam                       |
| Syed Irfanul Hoque<br>Managing Trustee, DIRI                                                                                       | 6:24pm-6:30pm Session Chair & Moderator                                           |

# Panel Discussants Day - 1, Session - 2

| Day 1, Session                                    | D 1         |
|---------------------------------------------------|-------------|
| Name & Designation                                | Remarks     |
| Md. Towhidul Hassan, PhD                          | Panel Chair |
| Professor and Chairman, Department of Philosophy, |             |
| Jagannath University, Dhaka, Bangladesh           |             |
| Mohammad Farid Uddin Faruq, PhD                   | Member      |
| Professor, Department of Arabic,                  |             |
| University of Chittagong, Bangladesh              |             |
| <b>Muhammad Shekh Sadi,</b> PhD                   | Member      |
| Associate Professor, Department of Bangla,        |             |
| University of Chittagong, Bangladesh              |             |
| Mahadi Hassan                                     | Member      |
| Assistant Professor,                              |             |
| Department of Persian Language and Literature,    |             |
| University of Dhaka, Bangladesh                   |             |
| Muhammad Qamrul Islam                             | Member      |
| Assistant Professor,                              |             |
| Department of Islamic Studies,                    |             |
| Jagannath University, Dhaka, Bangladesh           |             |
| Farhana Rahman Kanta                              | Member      |
| Lecturer, Department of Music,                    |             |
| University of Chittagong, Bangladesh              |             |
| Mejbaul Alam Bhuiyan                              | Member      |
| Lecturer, Department of Managment,                |             |
| Nanupur Laila Kabir University College,           |             |
| Fatikchhari, Chattogram, Bangladesh               |             |
| Muhammad Ali Asgor                                | Member      |
| Lecturer, Department of Islamic Studies           |             |
| Dilowara Jahan Memorial College,                  |             |
| Bakolia, Chattogram, Bangladesh                   |             |
| Irfanul Hoque                                     | Member      |
| Head of Internal Audit,                           |             |
| Young One Group, Chattogram, Bangladesh           |             |
| Mohammad Shoeb Hosain Faruqee                     | Member      |
| Corporate Head, Epic, Chattogram, Bangladesh      |             |

## Day - 1, Session - 2



Session Chair & Moderator: Syed Irfanul Hoque Managing Trustee, DIRI & Nayeb Sajjadah Nasheen, Maizbhandar Darbar Sharif Chattogram, Bangladesh.

Guest of Honour:
Prof. Muhammad Sekandar Khan
Vice Chancellor
East Delta University
Chattogram, Bangladesh.





Guest of Honour: Kazi SM Khasrul Alam Quddusi, PhD Professor Department of Public Administration University of Chittagong, Bangladesh.

Key Note Speaker: Asif Mahbub Karim, PhD Dean, Binary University, Malaysia & Honorary Chief Adviser, GARA



# **Keynote Speech**

# Travelling Through Timeline: Sufism Belief and Practices Asif Mahbub Karim, PhD, FCGIA

Dean, Binary University, Malaysia; Founder and Honorary Chief Adviser, Global Academics Research Academy

Sufism, mystical Islamic belief and practice in which Muslims seek to find the truth of divine love and knowledge through direct personal experience of God. It consists of a variety of mystical paths that are designed to ascertain the nature of humanity and of God and to facilitate the experience of the presence of divine love and wisdom in the world.

Islamic mysticism is called taṣawwuf (literally, "to dress in wool") in Arabic, but it has been called Sufism in Western languages since the early 19th century. An abstract word, Sufism derives from the Arabic term for a mystic,  $ṣ\bar{u}f\bar{\imath}$ , which is in turn derived from  $ṣ\bar{u}f$ , "wool," plausibly a reference to the woollen garment of early Islamic ascetics. The Sufis are also generally known as "the poor,"  $fuqar\bar{a}$ , plural of the Arabic  $faq\bar{\imath}r$ , in Persian  $darv\bar{\imath}sh$ , whence the English words fakir and dervish.

By educating the masses and deepening the spiritual concerns of the Muslims, Sufism has played an important role in the formation of Muslim society. Sufi vocabulary is important in Persian and other literatures related to it, such as Turkish, Urdu, Sindhi, Pashto, and Punjabi. Through the poetry of these literatures, mystical ideas spread widely among the Muslims. In some countries Sufi leaders were also active politically.

#### History

Islamic mysticism had several stages of growth, including (1) the appearance of early asceticism, (2) the development of a

classical mysticism of divine love, and (3) the rise and proliferation of fraternal orders of mystics.

The first stage of Sufism appeared in pious circles as a reaction against the worldliness of the early Umayyad period (661–749).

In these early centuries Sufi thought was transmitted in small circles. Some of the *shaykh*s, Sufi mystical leaders or guides of such circles, were also artisans. In the 10th century, it was deemed necessary to write handbooks about the tenets of Sufism in order to soothe the growing suspicions of the orthodox; the compendiums composed in Arabic by Abū Ṭālib Makkī, Sarrāj, and Kalābādhī in the late 10th century, and by Qushayrī and, in Persian, by Hujvīrī in the 11th century reveal how these authors tried to defend Sufism and to prove its orthodox character. It should be noted that the mystics belonged to all schools of Islamic law and theology of the times.

#### **Travelling Through Timeline**

Slightly later, mystical orders (fraternal groups centring around the teachings of a leader-founder) began to crystallize. The 13th century, though politically overshadowed by the invasion of the Mongols into the Eastern lands of Islam and the end of the 'Abbāsid caliphate, was also the golden age of Sufism: the Spanish-born Ibn al 'Arabī created a comprehensive theosophical system (concerning the relation of God and the world) that was to become the cornerstone for a theory of "Unity of Being."

According to this theory all existence is one, a manifestation of the underlying divine reality. His Egyptian contemporary Ibn al-Fāriḍ wrote the finest mystical poems in Arabic. Two other important mystics, who died *c*. 1220, were a Persian poet, Farīd al-Dīn ʿAṭṭar, one of the most fertile writers on mystical topics, and a Central Asian master, Najmuddīn Kubrā, who presented elaborate discussions of the psychological experiences through which the mystic adept has to pass.

The greatest mystical poet in the Persian language, Jalāl al-Dīn al-Rūmī (1207–73), was moved by mystical love to compose his lyrical poetry that he attributed to his mystical beloved, Shams al-Dīn of Tabriz, as a symbol of their union. Rūmī's didactic poem *Mas̄navī-yi Maʿnavī* is about of 26,000 couplets—

At that time, the basic ideals of Sufism permeated the whole world of Islam; and at its borders as, for example, in India, Sufis largely contributed to shaping Islamic society.

In the Arabic parts of the Islamic world, only a few interesting mystical authors are found after 1500. They include al-Shaʻrānī in Egypt (died 1565) and the prolific writer 'Abd al-Ghanī al-Nābulusī in Syria (died 1731). Turkey produced some fine mystical poets in the 17th and 18th centuries. The influence of the mystical orders did not recede; rather new orders came into existence, and most literature was still tinged with mystical ideas and expressions.

Political and social reformers in the Islamic countries have often objected to Sufism because they have generally considered it to be backward, hampering the free development of society.

#### **Earliest Sufism in Bengal**

The earliest record of Sufism in Bengal goes back to 11th century AD in connection with the continuation of Sufism in northern India. Shah Sultan Rumi was the first Sufi to come to Bengal, He came to Mymensingh in 1053 AD. Subsequently, Baba Adam Shah Shahid came to Dhaka in 1119 AD and Shayekh Jalaluddin Yemeni, more popularly known as Hazrat Shah Jalal, arrived in Sylhet in 1225 AD.

From 1200-1500 AD Sufism attained its 'Golden Age' in Bengal, being influenced by the diverse Sufi orders of *Qadiriya, Chistia, Naksbandia, Mujaddedia, Suhrawardiya* etc. During this period the Sufis of northern India, especially Hazrat Khawja Muinuddin Chisti and Khawja Bahauddin, sent their deputies to Bengal as torchbearers of the Islamic faith, they came to Bengal, often alone,

and preached Islam in the secluded areas throughout their lives under unfavourable circumstances.

#### Rationale

Industrialization and modern life have led to a constant decrease in the influence of Sufi orders in many countries. The spiritual heritage is preserved by individuals who sometimes try to show that mystical experience conforms to modern science. Today in the West, Sufism is popularized, but the genuinely and authentically devout are aware that it requires strict discipline, and that its goal can be reached by perfected humanity, divine love and divine communion.

#### Short Bio of Asif Mahbub Karim, PhD



Asif Mahbub Karim, PhD is the Dean of Binary Graduate School at Binary University of Malaysia. He is the founder and honorary Chief Adviser of Global Academics Research Academy (GARA). He is a renowned researcher with more than 100 international publications in reputed SCOPUS, ERA, Elsevier and other peer reviewed journals. He has published various research articles in national and international journals and participated in many national and international conferences.

# Feminine Elements in Sub-Continental Sufism: An Interpretative Approach

Amit Dey, PhD

Professor, Department of History, Calcutta University, India.

#### **Abstract**

The Holy Quran addresses Muslim Men and Women or Believing Men and Women in a non-discriminatory tone: Al Moslemin O Al Moslemat, Al Momenin O Al Momenat. The Prophet's first wife Bibi Khadija was active in trade and commerce (that is a superior role to Victorian angle of the household concept). His beloved wife Ayesha was Muhaddisa or well versed in Hadith. His beloved daughter Bibi Fatima epitomized mystical knowledge and is venerated in subcontinental Sufism as Ma Barkat or Auspicious Mother. It is argued that wherever Sufis went women came to enjoy greater freedom. This is particularly true with those with Chishti or Qadiri connections. Shaikh Farid (1179-1263AD) desired his daughter Bibi Sharifa to be a Khalifa and Nizamuddin Awliya (1238-1325AD) compared women with lioness. Prince Dara Shukoh (1615-1659AD) wrote about women Sufis while his sister Jahanara was not only initiated into Sufism but also acquired sound knowledge regarding the subject. Bullhe Shah (1680-1757AD) pleased his guru after dancing and singing like a girl. Wifely devotion is not only confined to bhakti saints but we notice it among the Sufis too. Hir and Ranjha love story is popular among Sufis too. Charkhanama and Chakkinama symbolically incorporate women into the sufi movement. Empowered Fatima is comparable to some deities and represented the cause of the ajlaf. Is mosque masculine and *dargah* more feminine? Is there any convergence of the Prophet's veneration of mothers (Heaven is situated on the feet of the mothers) and Indian saint's and king's respect towards mothers? Did the Sufis through various processes indicated above tried to rehabilitate the marginalized or the gentler sex who represented heterodoxy? Do we notice any legitimization of local culture, local language and local geographical space which in its turn provided dignity to the common people? Many such queries would be handled in the proposed paper.

#### **Keywords**

Sub-Continental Sufism, Feminine Elements in Sufism, Local culture and language in Sufism

# Short Bio of Amit Dey, PhD



Amit Dey, PhD is a Professor of the Department of History at the University of Calcutta, India. He received his PhD in History from the University of London, UK. He is the author of Sufism in India (1996), The Image of the Prophet in Bengali Muslim Piety; 1850-1947 (2006), Islam in South Asia (2016). He is theone co-editor of Between Tradition and Modernity; Aspects of Islam in South Asia (2011). He participated in many national and international conferences.

# The Forgotten Legacy of Women in Early Sufism: Their Influences and Teachings

#### Abdullah Jobair

Senior Teacher, Birshrestha Noor Mohammad Public College, Dhaka, Bangladesh

#### **Abstract**

If Sufism is termed as the method of purifying the lower self, then it should be practiced similarly by both men and women irrespective of any kind of gender issue. A woman was the very first follower of Prophet Muhammad PBUH. This undeniable fact is necessary to understand women's position in Islam as well as in Sufism. Early Sufis never discriminate between men and women in the matter of nearness to God. Rather, famous Sufi masters were influenced and amazed by many Sufi women's personality. These Sufi women were not merely disciples of any Sufi Shaykh. Some of them were notable and generally venerated Sufi masters with separate Khanigah, Ribat and Majalis. It is true that they didn't form directly Sufi order as Oaderivah, Chishtivah, anv Nagshbandiyah or Mujaddedia. Even in Shazrah or Silsila of Sufi orders we do not find their names at all. But in reality, in many cases their influences and teachings helped early Sufi masters organize and shape Sufism as it is now. At present, women participate in Sufism, not as widely as before, but as disciples of Male Sufi Shaykhs, not as a Shaykhah herself. This article will concentrate on the forgotten legacy of women in early Sufism, their influence and teachings along with the nature of their Sufism.

# Keywords

Sufism, Women, Early Sufism, Sufi Teachings

#### **Short Bio of Abdullah Jobair**



**Abdullah Jobir** is a Senior Teacher at Birshrestha Noor Mohammad Public College, Dhaka, Bangladesh. He has completed his post-graduation from the University of Dhaka.

# Between the Lover and the Beloved: An Inter-Cosmic Love Story

#### Sezin Buyukmenekse

Institute for Sufi Studies, Uskudar University, Turkey

#### **Abstract**

In the Sufi tradition, the narration of the beautiful love story between the Lover and the Beloved alludes to a deep ontological structure known as Divine Presence which is situated between unity and separation, spiritual and corporeal, intelligible and sensory, meaning and form and so on... This inbetweenness denotes the incomparability (tanzih) and similarity (tashbih) concepts that underlie in the heart of the Islamic understanding of the cosmos and the creation. God discloses himself through the Divine Presence starting from the Muhammadan Reality or the universal intellect to the corporeal world and the perfect human, the same configuration takes place in Sufism. The perfect human as being the allcomprehensive entity that unites all the divine Presences in his/her annihilated being and enlightened heart realizes the union with the Beloved as a realizer of the religion of love. In this paper, it's aimed to approach the inter-cosmic relationship between the Lover (ashîq) and the Beloved (mashûq) as an explanation of the Divine Presence between God and human and how they live the religion according to this relationship based on divine love of God with the quotations from the members of the School of Love throughout the history of Sufism.

#### Keywords

Divine Love, Divine Presences, Perfect Human, School of Love, Religion of Love.

#### Short Bio of Sezin Buyukmenekse



**Sezin Buyukmenekse** is from Istanbul Turkey. She studied Physics and Engineering. She also had a post-graduation in Astronomy. She is currently studying for her second post-graduation in Sufi Culture and Literature program in the Institute for Sufi Studies at Uskudar University, Turkey.

# Heteroglossic Rumi on New Media vis-à-vis Sufism Gopashis Biswas G.Son

Lecturer, Department of English, Sheikh Hasina University, Bangladesh

#### **Abstract**

Jalāl ad-Dīn Muhammad Rumi, a 13th-century Persian Sufi mystic and refugee poet has become the internet's 'Wiseman' after long 800 years since he had last trodden the earth in minstrel promenades. Many a time, Rumi's quotes in its ambiguous translations inundate the algorithmic social media feeds as it has found global sensation and greater consumerist appeal. As the new media enables its netizens to put voices over voices by re/sharing or exploiting any form of codes (image, text, gif etc.) on social media platforms, constant shifts of purposes and meanings of the codes have become crucial to understand how the new media has been shaping this mode of communication which in this case are the translated Rumi's quotes. This paper, thus, leverages netnographic observations and content analysis to shed light onto the sum of possibly produced meanings and the essence of Rumi that is understood and consumed globally on social media today. The paper contends that on this modern digital public sphere, i.e., the social media, Rumi's quotes delve into the Bakhtinian heteroglossic tension and Barthesian mythology that helps his poetry to become liberated from the centripetal force for meaning (e.g. solitude, retreat, frugality, communion etc.) and provides with divergent netizens manifested voices and interpretations.

#### Keywords

Rumi, New media, Heteroglossia, Rolland Barthes, Mikhail Bakhtin, Sufism

#### Short Bio of Gopashis Biswas G.Son



Gopashis Biswas G.Son is a Lecturer in the Department of English, Sheikh Hasina University, Bangladesh. His works focus on the symbiosis of new media and its data and how they become socio-culturally invested with the ideals of precision, reliability, objectivity and 'truth' in the politico-commercial nexus.

# ত্রিপুরার দরগা সংষ্কৃতি: একটি সমীক্ষাভিত্তিক পর্যালোচনা

মলয় দেব , পিএইচডি

সহকারী অধ্যাপক, ত্রিপুরা বিশ্ববিদ্যালয়, ত্রিপুরা, ভারত

#### সারসংক্ষেপ

অধ্যাত্মবাদী সুফি তরিকার উদ্ভব ঘটে ইসলামের উদার ভাবনা-চিন্তার মধ্য দিয়ে। খ্রিস্টিয় একাদশ শতাব্দীতে পারস্যের উর্বর ক্ষেত্র থেকে ভারতাভিমুখে সুফি তরিকার যাত্রা শুরু হয়। ধীরে ধীরে পশ্চিম ভারত, উত্তর-পশ্চিম ভারত, দক্ষিণ ভারত, উত্তর ভারতের মতো পূর্ব ভারতেও সুফিবাদী চিন্তা-চেতনা প্রসার লাভ করে। নিবিষ্ট চিত্তে সাধনার দ্বারা স্বীয় আত্মাকে পরিশুদ্ধ করে আল্লাহর সঙ্গে অবস্থান আর এর মাধ্যমে আল্লাহর সঙ্গে বিলীন হয়ে যাওয়াই সুফিদের একমাত্র অভীষ্ট। আল্লাহ্র প্রতি প্রেমে আকুল হয়ে সর্বক্ষণ তাঁকে শ্মরণ করা এই সাধনার মূলকথা। আল্লাহ্র প্রতি নিষ্কলুষ প্রেমসাধনার এই ধারাকে কেন্দ্র করে পরবর্তী সময়ে একাধিক সম্প্রদায় বা উপ-সম্প্রদায় গড়ে উঠেছিল। প্রত্যেকের মূল লক্ষ্য ছিল ঈশ্বরের প্রতি অন্তরের শুদ্ধতম প্রেম নিবেদন। অধ্যাত্মবাদী এই সাধনধারার প্রচার ও প্রসারে ইসলামের উদারপন্থী পীর-ফকিরেরা একটা বড় ভূমিকা পালন করেছিলেন। ভারতবর্ষের অন্যান্য অঞ্চলের মতো রাজন্যশাসিত ত্রিপুরায় সুফিবাদী ভাবনার প্রসার ঘটে এবং স্বাধীনতা পরবর্তীকালে ত্রিপুরার ভারতভুক্তির পরও এই ধারা সচল। ত্রিপুরায় সুফিবাদের প্রচার ও প্রসারে পীর-ফকিরদের দরগাকেন্দ্রিক সংষ্কৃতি নিয়ে আজ পর্যন্ত কোন গবেষণাধর্মী প্রবন্ধ বা প্রবন্ধগ্রন্থের সন্ধান পাওয়া যায়নি। বিভিন্ন দরগা ও মাজার-এর ক্ষেত্রসমীক্ষার ওপর নির্ভর করে ত্রিপুরার পীর-ফকিরদের অসাম্প্রদায়িক চেতনার ফলে মানবতার যে উদার জমিন তৈরি হয়েছিল এবং বর্তমানেও কীভাবে এই সংস্কৃতি টিকে রয়েছে তার বিস্তারিত পর্যালোচনাই এই প্রতিবেদনের মূল উদ্দেশ্য।

#### সূচক শব্দ

ত্রিপুরা, সুফিবাদ, পীর-ফকির, দরগাকেন্দ্রিক সংষ্কৃতি, মানবতা।

#### Short Bio of Malay Deb, PhD



**Malay Deb,** PhD is an Assistant Professor in the Department of Bengali, Tripura University, India. He obtained his PhD. from the University of Delhi, India and began his teaching career in the same university, Later he joined Gurucharan College, India. He has published edited books. He is the editor of *BAALARK* a peer reviewed research journal. He has published many academic articles in various national and international journals.

# সুফিবাদ: কিছু দ্বন্দ্ব, লোকধর্ম ও মানব ভাবনার বিনির্মাণ নির্মল দাশ, পিএইচডি

সহকারী অধ্যাপক, বাংলা বিভাগ, ত্রিপুরা বিশ্ববিদ্যালয়, ত্রিপুরা, ভারত।

#### সারসংক্ষেপ

পাঠকের মনই দ্বান্দ্বিকতার আঁতুড়ঘর। সুফিবাদের সাধারণ পড়ুয়া হিসেবে নানা জিজ্ঞাসা এসে ভিড় জমায়। পণ্ডিতেরা সুফি সাধকদের সাধারণ পরিচিতি ও সাধনার স্বরূপ আমাদের সামনে তুলে ধরেছেন। তাঁদের লেখা থেকে কিন্তু তাঁদের আলোচনা পাঠ করে নির্দ্বিধায় সব কিছু মেনে নিতে ইচ্ছা জাগে না। শক্তিশালী ধর্মীয় বলয়ের মধ্যে জন্ম নেয় নানা লোকধর্মও। এগুলোর জন্ম হওয়ার সঙ্গে মিশে থাকে সুগভীর কিছু প্রত্যয়, মানুষের আছা লাভ করার মতো কিছু সার্বজনীন বয়ান। মানুষ সেসব মানুষদের এবং তাঁদের বার্তাকে গ্রহণ করে। পরবর্তীকালে বৃহত্তর ধর্মীয় পরিসরের অন্তর্গত হয়ে যায় তা। তা কিন্তু কোনো না কোনো ভাবে তার বৈশিষ্ট্য ধরেও রাখতে পারে। সব ধর্মেই মানবতাবাদের কথা বলা হয়। তাঁরা বলেন সবার উপরে মানুষ সত্য। সুফিবাদীরা তার ব্যতিক্রম নন। আমাদের সাহিত্যে মানব ভাবনা ঠাঁই করে নিয়েছে। কোথায় তা নেই তা যেমন বিষয় তেমনি কোথায় তা রয়েছে তা–ও অনুসন্ধানের বিষয়। নানা তত্ত্বের আধারে সাহিত্যের বিশ্লেষণ হতেই পারে। আমাদের অভীষ্ট সুফি তত্ত্বের আধারে সাহিত্য-উপাদানের বিশ্লেষণ।

#### সূচক শব্দ

সুফিবাদ, লোকধর্ম, বিনির্মাণ, মানবতাবাদ।

#### Short Bio of Nirmal Das, PhD



**Nirmal Das,** PhD is an Assistant Professor of the Department of Bengali at Tripura University, India. He has published various research articles on national and international journals and participated in many national and international conferences.

# আলি রজার আগম ও জ্ঞানসাগর কাব্যে সম্প্রীতি ভাবনা

পদ্ম কুমারী চাকমা, পিএইচডি

সহকারী অধ্যাপক, বাংলা বিভাগ, ত্রিপুরা বিশ্ববিদ্যালয়, ত্রিপুরা, ভারত।

#### সারসংক্ষেপ

কবি আলি রজা চট্টপ্রামের আনোয়ারা থানা এলাকার ওশখাইন গ্রামের বাসিন্দা। তিনি সাধক, তাত্ত্বিক, কবি ও পীর হিসেবে বিশেষ পরিচিত। আগম ও জ্ঞানসাগর কাব্যগ্রন্থ ছাড়াও ধ্যানমালা, পদাবলী, সিরাজ কুলুব নামে সংগীতগ্রন্থও রচনা করেছেন। সুফি সাধকেরা মূলত উদার ও মানবতার পূজারী। এক্ষেত্রে সুফি কবি আলি রজাও ব্যতিক্রম নন। তাঁর আগম কাব্যের 'সৃষ্টিপত্তন ও নুরতত্ত্ব' অংশে শক্তির মোহিনীরূপে বিভিন্ন পৌরাণিক চরিত্রের কথা, চতুর্বেদ, ব্রক্ষজ্ঞান, চতুর্দশ শান্ত্রের কথা, 'চারমঞ্জিল' অংশে বৃন্দাবনের উল্লেখ, 'মনতত্ত্ব' অংশে চারবেদের কথা, 'জলবায়ুতত্ত্ব' অংশে পৌরাণিক চরিত্রের নাম উচ্চারণের মধ্য দিয়ে সম্প্রীতি ভাবনাকে মূর্ত করে তুলেছেন। জ্ঞানসাগর কাব্যের 'ধনতত্ত্ব' অংশে বর্ণিত হয়েছে ধনসম্পদই মানুষের সর্বনাশের মূল কারণ। ধনসম্পদের প্রতিলোভ ও মোহের কারণে মানুষ রসাতলে যায়। এই বক্তব্যটিকে পোক্ত করতে গিয়ে কবি রামায়ন ও মহাভারতের চরিত্রের উদাহরণ দিয়েছেন। কবি বোঝাতে চেয়েছেন ধনসম্পদ বৈভবে মত্ত থাকলে ঈশ্বর প্রাপ্তি অসম্ভব। সর্বস্ব ত্যাগের মধ্য দিয়ে ঈশ্বর প্রাপ্তির পথ প্রশন্ত হয়। পরবর্তী সময়ে আমার মূল গবেষণাপত্রে শিরোনামের বিষয়টিকে বিস্তৃতভাবে তুলে ধরার চেষ্টা করব।

#### সূচক শব্দ

আলি রজা, *আগম, জ্ঞানসাগর*, সম্প্রীতি ভাবনা, ঈশ্বর প্রাপ্তি।

#### Short Bio of Padma Kumari Chakma, PhD



Padma Kumari Chakma, PhD is an Assistant Professor of the Department of Bengali at the Tripura University, India. She has completed her PhD from the same University. She is a well acclaimed researcher on Bengali fiction, tribal life and culture. She has published various research articles in national and international journals.

# শেখ চাঁদের হরগৌরী সম্বাদ ও তালিবনামা কাব্যে সুফি মতবাদ রাজীব ঘোষ পিএইচডি

অতিথি অধ্যাপক, বাংলা বিভাগ, ত্রিপুরা বিশ্ববিদ্যালয়, ত্রিপুরা, ভারত।

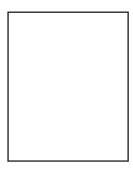
#### সারসংক্ষেপ

ইসলামের উদ্ভবের পর দেড়শ বছরের সময়কালের মধ্যেই সুফিবাদের বীজ অঙ্কুরিত হয়। আবু হাশেম যিনি প্রথম সুফি সাধক হিসেবে পরিচিত, তিনি হুজুইরির মতবাদকে ব্যাখ্যা দান করে সুফি দর্শনের একটি পূর্ণাঙ্গ রূপ তুলে ধরার প্রচেষ্টা করেন। অত্যন্ত সাধারণ জীবনযাত্রা এবং উচ্চমার্গের চিন্তা ও ধ্যান ধারণা পোষণ করাকেই মানুষের ভিত্তি বলে প্রচার করেন। তাঁর মতে আত্মার পবিত্রতার সাধনাই সুফি সাধনার মূল দর্শন। পার্থিব সবকিছুর মোহ ত্যাগ করে আল্লাহতে বিলীন হবার কথাও তিনি বিশেষভাবে বলেছেন। সুফি সাধনার পদ্ধতিতে গান ও নৃত্যের ভূমিকা অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ। সেই সঙ্গে সুফি দর্শনকে কেন্দ্র করে ফারসি ভাষায় এক বিশাল সাহিত্য ভাণ্ডার সৃষ্টি হয়। পরবর্তীকালে ফারসি এবং হিন্দিতে রচিত সুফি আখ্যান কাব্য বাংলায় অনুদিত হয় যার মধ্যে ইউস্ফ-জুলেখা, লায়লী-মজনু, সতীময়না-লোর চন্দ্রানী, পদ্মাবতী প্রভৃতি কাব্যগুলির কথা বিশেষভাবে উল্লেখ করা যায়। তবে এই কাব্যগুলি অনেকাংশেই প্রণয়কাব্য হিসেবে প্রতিষ্ঠা লাভ করেছে। তবে সুফি সাধনতত্ত্ব নিয়ে রচিত কাব্যের মধ্যে আবদুল হাকিমের নূরনামা, শেখ চাঁদের হর-গৌরী সম্বাদ ও *তালিবনামা* , সৈয়দ সুলতানের জ্ঞান প্রদীপ প্রভৃতি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। আমাদের আলোচ্য শেখ চাঁদের হরগৌরী সংবাদ ও তালিবনামা কাব্যদৃটি সুফি তত্ত্বের কাব্য হিসাবে বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। কাব্যদুটিতে কবি অসাম্প্রদায়িক মনোভাব তথা উদার দৃষ্টিভঙ্গির পরিচয় তুলে ধরেন। অন্যদিকে তালিবনামা এছের 'প্রস্তাবনা' ও 'সৃষ্টিপত্তন' অংশে 'শূন্যপূরাণ', 'ধর্মঠাকুর' প্রভৃতির উল্লেখ রয়েছে। এছাড়াও দুটি কাব্যেই সুফিবাদের নানান দিক ওঠে এসেছে, যা এই প্রবন্ধে আলোচনা করা হবে।

#### সূচক শব্দ

হরগৌরী সম্বাদ, তালিবনামা, সুফি মতবাদ, সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি।

## Short Bio of Rajib Ghush, PhD



**Raib Ghush** is a Visiting Faculty of the Department of Bangla at Tripura University, India.

# সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি প্রতিষ্ঠায় সুফি-সাধকগণের পদ্ধতি: প্রেক্ষিত বাংলাদেশ মুহাম্মদ রুহুল আমিন রব্বানী , পিএইচডি

সহকারী অধ্যাপক, ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ, এশিয়ান ইউনির্ভাসিটি অব বাংলাদেশ।

#### সারসংক্ষেপ

সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি বলতে একই সমাজে বসবাসরত বিভিন্ন সম্প্রদায়ের পরস্পরের হিংসা-বিদ্বেষ, সংঘাত-সহিংসতার পরিবর্তে পারস্পরিক ভালোবাসা, সাম্য ও সৌহার্দ্যপূর্ণ সামাজিক পরিবেশে বসবাসকে বোঝায়। সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি বর্তমান সময়ের বহুল আলোচিত একটি পরিভাষা। সমাজের শান্তি, সমদ্ধি, স্থিতিশীলতা, নিরাপত্তা এমনকি মানব সমাজের অন্তিত্ব বহুলাংশে সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি ও সামাজিক ঐক্যের ওপর নির্ভরশীল। এ কারণে ইসলাম মানবজাতির ভিন্নতা ও বৈচিত্র্যের মাঝে সম্প্রীতি বজায় রাখার প্রতি গুরুত্বারোপ করেছে এবং এ বিষয়ক সুস্পষ্ট নির্দেশনা প্রদান করেছে। ইসলামের ইতিহাস পরিক্রমায় সেসব নির্দেশনার পরিপূর্ণ বাস্তবায়ন পরিলক্ষিতও হয়েছে রাজা-বাদশাহ, আমির-উমারাহের হাতে। তবে এর অন্তরালে সুফি-সাধকগণও কাজ করেছেন নিরলসভাবে। বিশেষত যেসব সমাজে রাষ্ট্রীয় পর্যায়ে ইসলাম প্রতিষ্ঠিত ছিল না সেখানে তাঁরা ইসলামি জীবনবিধানের যে প্রতিচ্ছবি এঁকেছিলেন তাতে সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি ছিল এক দীপ্তমান নমুনা। বাংলাদেশ হতে পারে এর এক উৎকৃষ্ট উদাহরণ। এদেশে সুফিগণের আগমন মূলত এগার শতাব্দির মধ্যভাগে। অবশ্য বাংলার সুফি ও সুফি দর্শনের প্রসঙ্গটি উত্তর ভারতের সুফিতাত্ত্বিক ইতিহাসের সাথে সংযুক্ত। অত্র প্রবন্ধে বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারের পদ্ধতি হিসেবে সুফি দর্শনের ইতিহাস ও এর বিভিন্ন পর্যায় আলোচনা করা হয়েছে। পাশাপাশি সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি প্রতিষ্ঠায় সুফি-সাধকগণ তাঁদের উন্নত চারিত্রিক বৈশিষ্ট্যের সাথে সাথে যেসব কর্মকৌশল অবলম্বন করেছিলেন তার বর্ণনা তুলে ধরা হয়েছে। এ গবেষণাপত্রটি রচনার ক্ষেত্রে পাঠ বিশ্লেষণ ও ঐতিহাসিক পদ্ধতি অবলম্বন করা হয়েছে। গ্রেষণায় প্রাপ্ত তথ্যের ভিত্তিতে একথা বলা যায় পৃথিবীর সর্বত্র আজকে সাম্প্রদায়িক সহিংসতার যে লেলিহান শিখা জুলছে তা শান্তিতে পরিণত করার জন্য ইসলাম নির্দেশিত এবং সুফি-সাধকগণের প্রয়োগকৃত পদ্ধতির প্রয়োজনীয়তা অনম্বীকার্য।

#### সূচক শব্দ

সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি, সুফিদর্শন, অমুসলিমদের অধিকার, দাওয়াত, বাংলাদেশ।

#### Short Bio of Muhammad Ruhul Amin Rabbani, PhD



Muhammad Ruhul Amin Rabbani, PhD is an Assistant Professor of the Department of Islamic Studies at Asian University of Bangladesh. He has obtained his PhD from International Islamic University, Malaysia. His specialized area is islamic research methodology, Islamic jurisprudence, banking, tasawwuf. His book Methodology of Academic Research in Islamic and Arabic Studies is a reference book in the relevant departments of all universities in Bangladesh and West Bengal. He is a member of the editorial board of a number of research journals in Bangladesh, India, Malaysia, Turkey and the United States. He is also a member of the Shariah Supervisory Committee of Sonali Bank, Islami Bank Bangladesh Limited, First Security Islami Bank Limited, Union Bank and South Bangla Bank. He has published various research articles on national and international Journals and participated in many national and international conferences.

# সুফিবাদ ও আন্তঃধর্মীয় সংলাপ : সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি আলী আজগর চৌধুরী

প্রভাষক, দর্শন বিভাগ, গাছবাড়ীয়া সরকারি কলেজ, চট্টগ্রাম।

## সারসংক্ষেপ

সুফিবাদ ইসলাম ধর্মের আধ্যাত্মিক স্বরূপ। এই মতবাদ একটি উদার, অসাম্প্রদায়িক, সহনশীল ও সার্বজনীন মতবাদ। বর্তমান সংঘাতময় ও অন্থিতিশীল বিশ্বে শান্তি প্রতিষ্ঠায় এটি অনুপম আদর্শ। এর ঔদার্য, নির্লোভ ও নির্মোহ চেতনা বিশ্বজুড়ে কল্যাণ বয়ে আনবে। জনমনে এর ওপর ভক্তি দৃষ্ট হয়। আমাদের চিন্তা-চেতনা , মনন-মন্তিষ্কে ও সমাজ-সংস্কৃতিতে এর প্রভাব পরিলক্ষিত হয়। সকল ধর্মের মূল লক্ষ স্রষ্টার নৈকট্য অর্জন এবং তার দর্শন লাভ। এই প্রবন্ধ রচনার উদ্দেশ্য সকল ধর্মের আধ্যাত্মিক গুঢ় রহস্য পর্যালোচনা আর এই পদ্ধতি হবে বর্ণনামূলক ও বিশ্লেষণাতাক। সার্বিক অনুসন্ধান দিয়ে আধ্যাত্মিকতা চর্চার মাধ্যমে মানবিক মূল্যবোধের বিকাশ হবে। পার্থিব লোভ লালসার অবসান হবে ও মানবতার জয় হবে। মানুষ আধ্যাত্মিক মুক্তি লাভ করবে। শ্রষ্টাকে ভালোবাসা ব্যতীত তার সান্নিধ্য লাভ অসম্ভব। এ প্রবন্ধ পাঠে পাঠক স্রুষ্টার প্রেমে উদ্বন্ধ হবে। ইহজাগতিক মোহমুক্ত সমাজ গঠনে আগ্রহী হবে। অসাম্প্রদায়িক ও বিভেদহীন সমাজ গঠনে সুফিবাদ গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করবে। এছাড়াও ধর্মীয় বিদ্বেষ, ধর্মান্ধতা ও হানাহানি হ্রাসে অবদান রাখবে। আন্তঃধর্মীয় সংলাপ সামাজিক ঐক্য প্রতিষ্ঠায় ও সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি-সৌহার্দ্য সৃষ্টিতে এগিয়ে আসবে। পারস্পরিক শ্রদ্ধাবোধ জাগ্রত করবে, পরমতসহিষ্ণু মনোভাব সৃষ্টিতে উদ্বুদ্ধ করবে। আন্তঃধর্মীয় সংলাপ ও সামাজিক মিথন্ত্রিয়ার ফলে একে অপরের ধর্ম-সংক্ষতি, শিল্প-সাহিত্য সম্পর্কে অবগত হবে। উগ্রবাদী ও গোঁড়া মনোভাব পরিহারে সহায়ক হবে। সাম্প্রদায়িক বিষবাষ্প হতে বিশ্ব পরিত্রাণ লাভ করবে। বর্তমান বিশ্বে রক্তক্ষয়, ভ্রাতৃঘাতী সংঘাত ও আত্মঘাতী কর্মকাণ্ডের ফলে শান্তিপূর্ণ সহাবস্থান হুমকির সম্মুখীন। হতাশা, নৈরাশ্যবাদ, অবসাদ মানুষের মানসিক দুর্ভোগ ডেকে আনছে। এমন দুরূহ-কঠিন পরিষ্থিতি থেকে উত্তরণের জন্য সুফিবাদের শিক্ষা ও আন্তঃধর্মীয় সংলাপের প্রয়োজন।

## সূচকশব্দ

সুফিবাদ, আভঃধর্মীয় সম্পর্ক, সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি, আধ্যাত্মিকতা, মানবতা।

## Short Bio of Ali Azgar Chowdhury



Ali Azgar Chowdhury is a Lecturer of the Department of Philosophy of Gacchbaria Govt. College, Chattogram. He has completed his post-graduation from the Department of Philosophy at the University of Chittagong. He is in BCS (General Education) cadre of Bangladesh Civil Service. He is an Associate member of Darul Irfan Research Institute (DIRI).

## The Importance of Da'wah in Propagating Islam

## Muhammad Manjurur Rahman, PhD

Assistant Professor, Department of Islamic Studies, University Of Chittagong, Bangladesh

#### **Abstract**

The importance of spreading Islam is immense in the eyes of the Holy Quran and Hadith. Spiritual Sufi saints have contributed a lot to the propagation of Islam in the land of Bengal. Islam came to Bangladesh mainly through the Pir-Mashayekhs. Islam is a unique ideal for world humanity. Islam is an all-encompassing and universal system of life. The need for the call and preaching of Islam for the sake of security, well-being, and human welfare, happy and prosperous life in this world and liberation in the Hereafter is undeniable. Therefore, from the very beginning of Islam, Islam has been propagated as a way and method of external and spiritual purification of a divine lover. The Holy Qur'an places great emphasis on external, spiritual purity and holiness as the key to success in this world and the next. It is the religious duty of every responsible and ulama to bring people to the path of Islam according to the Qur'an and Sunnah through Islamic da'wah. It is the religious duty and duty of every responsible, wise scholar and *pir-mashayekh* to bring people to the path of Islam in accordance with the Qur'an and Sunnah through Islamic da'wah. Allah's command is: O Messenger! Reach out to the people what has been revealed to you from your Lord (Surah Al-Ma'ida: 67). The Prophet (peace be upon him) is the last prophet. After his death, the Companions, the Tabi'is and the Tabi'is preached Islam. Following this, later scholars and pir-mashayekhs were responsible for propagating Islam.

Therefore, in the eyes of the Holy Quran and Hadith, the importance of spreading Islam is immense.

## **Keywords**

Sufi saints, Humanity, Islamic Da'wah, Spiritual Purification

## Short Bio of Muhammad Manjurur Rahman, PhD



Mohammad Manjurur Rahman, PhD is an Assistant Professor of the Department of Islamic Studies at the University of Chittagong. He has completed his PhD. from the Department of Islamic Studies at the University of Chittagong. He is the author of উল্মুল হাদীসের ইতিবৃত্ত The history of Usul al-Hadith, উমর (রা.)-এর জীবনকর্ম ও শাসন পদ্ধতি, আল-কুর'আনের আলোকে কুরবানীর রহস্য ও তাৎপর্য: গবেষণামূলক আলোচনা, ইমাম বুখারী (রহ.)-এর জীবনকর্ম ও হাদীস সংকলনে তাঁর কর্মপদ্ধতি, ইমাম মুসলিম (রহ.)-এর জীবনকর্ম ও হাদীস সংকলনের কর্মপদ্ধতি. He has published many research articles in various national and international renowned journals and participated in many national and international conferences.



# Session Plan 31 October 2020, Saturday, 9:30am-1:30pm (GMT+6)

Day - 2, Session - 1

| Day - 2, Session - 1              |                                |  |
|-----------------------------------|--------------------------------|--|
| Presenter                         | Time-(GMT+6) & Remarks         |  |
| Syed Irfanul Hoque                | 9:30am-9:35am= 05m.            |  |
| Managing Trustee, DIRI            | Session Chair & Moderator      |  |
| Mohammad Abul Monsur              | 9:36am-9:40am= 04m.            |  |
| Associate Member, DIRI            | Recitation from the Holy Quran |  |
| Mohammad Tareq                    | 9:41am-9:45am= 04m.            |  |
| Associate Member, DIRI            | Naat Mustafa (PBUH) Recitation |  |
|                                   | 9:46am-9:50am= 04m.            |  |
|                                   | Video Presentation of DIRI     |  |
| Kamaluddin Ahmed, PhD             | 9:51am-10:00am= 09m.           |  |
| Treasurer,                        | Speech of Guest of Honour      |  |
| Jagannath University, Bangladesh  |                                |  |
| Amit Dey, PhD                     | 10:01am-10:10am= 09m.          |  |
| Professor, Department of History, | Speech of Guest of Honour      |  |
| Calcutta University, India        |                                |  |
| Shaykh Faisal Hamid               | 10:11am-10:20am= 09m.          |  |
| Abdur Razak,                      | Key Note Speech                |  |
| Founder, Islamic Forum of Canada. |                                |  |

| Presenter                                                                                                                              | Time-(GMT+6) & Title                                                                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Mohammad Farid Uddin<br>Faruque, PhD<br>Professor, Department of Arabic,<br>University of Chittagong, Bangladesh                       | 10:21am-10:35am<br>ঐশী ভালোবাসা ও তাসাউফ                                                                          |
| Md. Abdul Halim, Lecturer, Department of Bangla, Sheikh Hasina University, Bangladesh                                                  | 10:36am-10:50am<br>সুফিবাদ : আত্মশুদ্ধির বিজ্ঞান                                                                  |
| Mufti Shaikh Mohammad<br>Usman Gonee<br>Assistant Professor,<br>Ahsania Institute of Sufism,<br>Dhaka, Bangladesh.                     | 10:51am-11:05am<br>কুরআন সুন্নাহর আলোকে রূহ, নফছ<br>ও কলব : বৈজ্ঞানিক ব্যাখ্যা বিশ্লেষণ                           |
| Ahmed Reza Lecturer, Islamic Studies, Bangladesh Open University                                                                       | 11:06am-11:20am<br>সুফিবাদ : লক্ষ ও উদ্দেশ্য                                                                      |
| JAKARIA MPhil. Research Fellow, Department of Persian Language and Literature, University of Dhaka, Bangladesh                         | 11:21am-11:35am আশেকে রাসূল (সা.) সুফি ফতেহ আলী ওয়াইসী (র.): বঙ্গীয় অঞ্চলে সুফিবাদ বিস্তার ও চর্চায় তাঁর অবদান |
| Mizanur Rahman M.Phil Research Fellow, Department of Persian Language and Literature, Rajshahi University, Bangladesh                  | 11:36am-11:50am সিরাজগঞ্জের প্রখ্যাত পীর্দ্বয় খাজা ইউনুস আলী ও শাহ শরীফ জিন্দানীর ব্যপ্তি ও প্রভাব               |
| Abul Barkat Jilani Research Scholar, Department of Arabic, Persian, Urdu and Islamic Studies, Visva-Bharati University, India          | 11:51am-12:05pm<br>An anonymous Sufi Saint<br>Sarmad                                                              |
| Towfiqul Islam Khan Lecturer, Department of Geography and Environment, Shahjalal University of Science & Technology (SUST), Bangladesh | 12:06pm-12:20pm Ideal Humanity and Divine Communion                                                               |

| Asma Akter Assistant Professor, Department of Persian Language and Literature, University of Chittagong, Bangladesh Tanjina Binte Nur M.Phil Research Fellow, Department of Persian Language and Literature, University of Dhaka, Bangladesh | 12:21pm-12:35pm The Contribution of Persian Sufi Personalities in the Spiritual Life of Bangladesh                                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| S.M. Masum Baki Billah, PhD Assistant Professor, Department of Islamic Studies, University of Dhaka, Bangladesh Muhammad Ali Asgor Lecturer, Department of Islamic Studies, Dilowara Jahan Memorial College,                                 | 12:36pm-12:50pm Fana in Tasawwuf: A Theoretical Analysis  12:51pm-1:05pm মাইজভাণ্ডারী তরিকার উৎস ও বিকাশ এবং আত্মসংশোধনে মাইজভাণ্ডারী তরিকার সাধন পদ্ধতিগুলোর ভূমিকা |
| Chattogram, Bangladesh  A.B.M. Aminur Rashid Lecturer, Sikolbaha Wahidia Fazil Madrasa, Chattogram, Bangladesh  Syed Irfanul Hoque Managing Trustee, DIRI                                                                                    | 1:06pm-1:20pm মাইজভাণ্ডারী তরিকা, ধর্মীয় সহাবছান ও বিশ্বশান্তি  1:20pm-1:30pm Session Chair & Moderator                                                             |

## Panel Discussants Day - 2, Session - 1

| Name & Designation Remarks                              |        |  |
|---------------------------------------------------------|--------|--|
| Mohammad Ismail Hossain, PhD                            |        |  |
| Professor, Department of Chemistry,                     | Panel  |  |
|                                                         | Chair  |  |
| University of Chittagong, Bangladesh  Md. Eskandar Alam | Member |  |
|                                                         | Member |  |
| SVP, Shahjalal Islami Bank Ltd, Bangladesh              | 3.6.1  |  |
| Mohammad Moin Uddin, PhD                                | Member |  |
| Associate Professor, Department of Law,                 |        |  |
| University of Chittagong, Bangladesh                    |        |  |
| Muhammad Shekh Sadi, PhD                                | Member |  |
| Associate Professor, Department of Bangla,              |        |  |
| University of Chittagong, Bangladesh                    |        |  |
| Md. Ebrahim Khalil, PhD                                 | Member |  |
| Associate Professor, Department of Islamic Studies,     |        |  |
| Jagannath University, Dhaka, Bangladesh                 |        |  |
| Mahadi Hassan                                           | Member |  |
| Assistant Professor,                                    |        |  |
| Department of Persian Language and Literature,          |        |  |
| University of Dhaka, Bangladesh                         |        |  |
| Mohammad Enamul Hoque, PhD                              | Member |  |
| Assistant Professor, Department of Islamic Studies,     |        |  |
| University of Chittagong, Bangladesh                    |        |  |
| Md. Manjurur Rahman, PhD                                | Member |  |
| Assistant Professor, Department of Islamic Studies,     |        |  |
| University of Chittagong, Bangladesh                    |        |  |
| Muhammad Rezaul Hossain, PhD                            | Member |  |
| Assistant Professor, Department of Islamic Studies,     |        |  |
| Jagannath University, Dhaka, Bangladesh                 |        |  |
| Muhammad Qamrul Islam                                   | Member |  |
| Assistant Professor, Department of Islamic Studies,     |        |  |
| Jagannath University, Bangladesh                        |        |  |
| Md. Rabiul Hossen                                       | Member |  |
| Lecturer, Department of English,                        |        |  |
| Nanupur Laila Kabir University College,                 |        |  |
| Chattogram, Bangladesh.                                 |        |  |

## Day - 2, Session - 1



Session Chair & Moderator: Syed Irfanul Hoque Managing Trustee, DIRI & Nayeb Sajjadah Nasheen, Maizbhandar Darbar Sharif Chattogram, Bangladesh.

Guest of Honour: Kamaluddin Ahmed, PhD Treasurer, Jagannath University Dhaka, Banaladesh.



Guest of Honour:
Amit Dey, PhD
Professor
Department of History
Calcutta University, India.

Key Note Speaker: Shaykh Faisal Hamid Abdur Razak President Islamic Forum of Canada.



## **Keynote Speech**

## Shaykh Faisal Hamid Abdur Razak

President, Islamic Forum of Canada.

First of all I want to recognize and acknowledge Darul Irfan Recharch Institute (DIRI) for organising this important and relevant conference. I want to recognize Sayed Emdaul Hoque Maizbhandari, the founder of DIRI, Syed Irfanul Hoque Maizbhandari, the managing trustee of DIRI and Nayeb, Sajjadah Nasheen, Maizbhandar Darbar Sharif and Dr. K. M. Saiful Islam Khan, the honourable dignitaries including the honourable Minister of Education of the Government of the People's Republic of Bangladesh, scholars, speakers, special guests, all the conference organizers, the supporters and the sponsors and most importantly my respected audience, each and every one of you- may the peace and blessings of God Almighty be with each and every one of you. I extend to you special mubarak greetings on this blessed occasion of *Milad-Un-Nabi*, the commemoration of the blessed birth of the best of creation Rasulullah Sallallahu Alayhi Wa Sallam.

I want to share with you some reflections on the theme of this conference from a Canadian perspective- Sufism, Perfected Humanity and Divine Communion. When we look at the global condition of humanity today, the theme of this conference reflects the most critical need of our time. The world is in need of Islamic spirituality but it must be a relevant and an appropriate spirituality for our times in which we live. The starting point is how I want to define spirituality or tasauuf or sufism. The scholars have mentioned many definitions of tasauuf, descriptive definitions, hundreds of them. The one i want to share is "Tasawwuf, sufism, spirituality is defined as true devotion to Allahu Subhanahu Wa Ta'ala from where He likes and by the means He likes or pleases". This descriptive definition of tasauuf is what I mean when I say that the world is in need of a relevant and appropriate Islamic spirituality. I want to share with you some guiding principles of this relevant and appropriate Islamic spirituality which can lead us to the important communion with Allahu Subhanahu o Ta'ala as a result of selfpurification of ourselves and serving society. That's why the theme of this conference- Sufism, Perfected Humanity and Divine Communionis the most critical need of our time.

Sheikh Ahmed Jarrukh, one of the greatest spiritual masters in his *Kawaid e Tasawwuf* has mentioned that "if anyone brings something to you in the name of Sufism which is against Quran and Sunnah or which is not in accordance with the Our'an or Sunnah, throw it against the wall,

reject it". The Muslim youth of today will accept nothing less than this. This is what we have learned from the Canadian experience. The Muslim youth of today want something of Islam which is validated by the principle sources of Islam, the Our'an and Sunnah. We need to have a paradigm shift in the way we promote Islam. So the youth of today who are the future of tomorrow, the future leaders of our ummah can gravitate towards tasawwuf and not move away from Islamic spirituality as has been a trend in recent decades. Many of our youth have gone towards non-Sufism type of approach to Islam whether it is Salafi Movement or other related groups. So we need to have this paradigm shift. I want to share with you what Imam Malik, the founder of Maliki Majhab, one of the greatest spiritual masters of this ummah, says, "whoever acquires tasauuf without figh is a heretic and whoever studies figh without tasauuf is insensible and who combines both will achieve the reality or the Haquiquah". So this principle follow upon previous point that Sheikh Ahmed Jarrukh mention the adherence to Our'an and Sunnah and everything we do, we need tasawwuf and spirituality that are grounded on Qur'an and Sunnah. There should be no hesitation in accepting this principle because this is how the discipline of Islam started based on Our'an and Sunnah, based on the practice of Prophet (SM), the practice of Sahabahs, all the generations of spiritual masters and the greatest leaders of our ummah.

So accepting this paradigm shift is actually returning to the origin where we started. It is the need of the time because the young generation of today are clamouring for validity in spirituality. So, whoever acquired tasawwuf without Figh is heretic. So whatever we practice in the name of tasawwuf must conform with figh and the origin and the principles and rules of Islam. And this is what Immam Maliki said. In the similar way, those who study figh without tasawwuf become??? And that is the desease of our time now. We will find people doing this in the claim to follow Quran and Sunnah but the leave of tasawwuf in many cases to their detriment or their loss. And criticizing and condemning tasawwuf they will fall into the spiritual void and disease that leads to many dangerous trends in society such as extremism and terrorism and so on because of lack of tasawwuf. Once again, I say the critical need of time is the relevant and appropriate tasawwuf. Abul Hasnat Shahdeli who is known as Kutub-ul-Aqtab's saying "whoever does not deeply studies this discipline of tasauuf will die out without being aware of it", establishes the critical importance of Ilm-ul-tassawwuf.

I also refer you another great spiritual leader of our ummah, in terms of relevance and appropriateness, Imam al Buzaidi, who said, "The Sufi is a man or woman of the moment or the person of the time". In other word, you have your hands of the polls. This is what the Sufi

movement worldwide need to do. We have the tools at our disposal, the guiding principles in terms of paradigm shift how we look at our tariqah or the Sufi tariqah globally. Sufi tariqah must be a powerful tool for change. We must change society by showing them a living example. In Canadian experience or in the western experience, here in Canada, or in America, or Central America, the Caribbea, South America, and other countries in the west are clamoring for a practical example that they can see. In other words, action speaks louder than words. We need to find a way to show humanity a good example. The Sufis can be that good example, so that people in the world today, the Muslim ummah and the non-Muslim community can see an example that they are so thirsty for.

The final point I want to mention in this brief reflection that we need to involve the Muslim women in this spiritual part and in the spiritual struggle. They cannot be left behind this is our Canadian experience as well we have involve our women in all aspect and all levels of the spiritual parts. Here in the Islamic forum they are involved at the highest level of leadership. From an Islamic perspective, if we don't involve them they will find interest elsewhere. These are a few guiding principles I want to share with you today on this wonderful theme of our conference.

At last, I want to thank the organizers of this conference for putting together this wonderful event, all the guests, the audience and all the dignitaries. Allah may bless all of you.

## Short Bio of Shaykh Faisal Hamid Abdur Razak



He is a founder of the Islamic Forum of Canada. He an internationa renowned Scholar of Islam. He is a well-known Television and Radio Personality. He is the author of "TAFSIR SURATUL FATIHAH, TAJWEED AL-QUR'AN AL-KARIM and HADITH STUDIES - ACTIONS ARE BY INTENTIONS". He has published several research articles and books in various publications.

## ঐশী ভালোবাসা ও তাসাউফ

**মুহাম্মদ ফরিদুদ্দিন ফারুক,** পিএইচডি অধ্যাপক, আরবি বিভাগ, চট্টগাম বিশ্ববিদ্যালয়।

#### সারসংক্ষেপ

তাসাউফ শব্দটি আস্-সাফাফা শব্দ থেকে নির্গত হলে এর সারবিষয় স্বচ্ছতা-পরিচ্ছন্নতা। সাফওয়াতুন শব্দ থেকে যদি নির্গত হয় তখন এর মজ্জাগত বিষয় হবে দ্বীনের 'শ্রেষ্টাংশ', 'সারাংশ', 'পরিপূর্ণতা'। সুফ শব্দ থেকে যদি এর উৎপত্তি ধরা হয় তখন এর ভাবনির্যাস হবে 'দুনিয়াবিমুখ-পরকালদর্শনে আত্মবিভোর পশমীপোশাকের কাফেলা'। এর বিকাশ যদি 'ছুফ্ফাতুল মাসজিদিননববি' থেকে হয় তখন এর মর্মার্থ দাঁড়াবে রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামরে মসজিদে নববিকে আবশ্যক করে নেওয়া আহলে সুফ্ফাসদৃশ। বিখ্যাত বিচিন্তক ইবনে উজাইবা (রহ.) বলেন, তাসাউফ হলো আল্লাহর প্রতি এমন মনোযোগ প্রদান যার মাধ্যমে তাঁর পূর্ণ সন্তুষ্টি অর্জিত হয়। বিখ্যাত পণ্ডিত আল্-মুকরির উদ্ধৃতি দিয়ে আর এ নিকলসন বলেন, Sufism is the maintenance of right states with God. কুরআন সুন্নাহর অনুধাবন সাপেক্ষে সুফিবাদের মর্মার্থ হলো ঈমানে দীপ্ত হয়ে ইসলাম অনুশীলনপূর্বক নিজেকে আল্লাহদর্শনের স্থুরে পৌছানোর সক্ষমতায় উন্নীত করা; হাদিস যাকে ইহসান বলে অভিধা করেছে। যা অর্জনের পথ হলো 'যুহদ' তথা তপশ্চর্যা। আরবিতে বলা হয় "যুহদুন ফিদদুনুয়া' যার অর্থ তাখাল্রা আনহা লিল'ইবাদাহ" অর্থাৎ, আল্লাহর দাসত্ত্বের জন্য দুনিয়াবিমুখতা। পরকালকে প্রাধান্য দিয়ে অবিমিশ্রিত তপস্যায় নিবিষ্ট হয়ে যাওয়া। মহান আল্লাহ তা আলা মহাগ্রন্থ আল-কুরআনে ইরশাদ করেন, "দুনিয়ার জীবন কেবল খেল-তামাশা. আর যদি তোমরা ঈমান আনো এবং তাকওয়া অবলম্বন করো তা হলে আল্লাহ তোমাদেরকে তোমাদের প্রতিদান দেবেন এবং তিনি তোমাদের কাছ থকে কোনো ধন-সম্পদ চান না।" (মুহাম্মদ-৩৬)। তিনি আরো বলেন, "তোমরা জেনে রেখো, দুনিয়ার জীবন কেবল খেল-তামাশা, চাকচিক্য, পারস্পরিক অহংকার, ধন-সম্পদ, ও সন্তান-সন্ততিতে প্রাচুর্যলাভের প্রতিযোগিতা মাত্র-বৃষ্টির উপমার মতো যার (দারা উৎপন্ন) উদ্ভিদ কৃষকদেরকে মুগ্ধ করে, এরপর তা

শুকিয়ে যায় এবং তুমি তা হলদে দেখতে পাও, এরপর তা খড়-কুটোয় পরিণত হয়। আর আখিরাতে রয়েছে কঠিন শান্তি এবং আল্লাহর পক্ষ থেকে ক্ষমা ও সন্তুষ্টি। আর দুনিয়ার জীবন প্রতারণার সামগ্রী বৈ কিছুই নয়। (আল্-হাদীস) মহান রব আরো বলেন, "তখনই তাতে রাতে অথবা দিনে আমার নির্দেশ এসে পড়ে, অতঃপর এমন শস্যে পরিণত করি যেন গতকালও এর কোনো অস্তিত ছিলো না।" (ইউনুস-২৪) এ দুনিয়ার মূল্যহীনতা, দুনিয়াবিমুখতা প্রসঙ্গে রাসলে আকরাম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম ইরশাদ করেন, আল্লাহর নিয়ম এই যে, দুনিয়ার সবকিছুরই উত্থানের পর পতন আছে।" (বুখারি-২৮৭২, নাসায়ি-৩৫৯০, আবুদাউদ-৪৮০২)। রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম আরো ইরশাদ করেন, "দুনিয়ার মূল্য যদি পাখির ডানার সমতুল্যও হতো তবে কোনো অবিশ্বাসীকে আল্লাহ তা আলা একচুমুক পানিও পান করতে দিতেন না।" (তিরমিযি-২৩২০, ইবৃন মাজাহ-৪১১০)। রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম নিজের প্রসঙ্গ টেনে ইরশাদ করেন, "আমার ও দুনিয়ার মাঝে কিসের সম্পর্ক, আমিতো এ দুনিয়াতে একজন আরোহীর মতো (পথ চলতে চলতে ক্লান্ত হলে) গাছের নিচে ছায়া গ্রহণকারীর মতো কিছুক্ষণ বিশ্রাম নেবে অতঃপর ছেড়ে চলে যাবে।" (তিরমিযি-২৩৭৭, ইবন মাজা-৪১০৯, মুসনাদে আহমদ-খ, ১, ৩৯১)। পার্থিব এ মূল্যহীনতার উপলব্ধির সঠিক পথ যুহদ তথা তপশ্চর্যার মাধ্যমে অর্জনের একমাত্র পথ তাসাউফ। এটিই দুনিয়া পরিহার করে পরকালে নিবিষ্ট-নিমগ্ন হওয়ার সর্বোত্তম পথ-পন্থা। যাকে অবলম্বন করে ঐশী ভালোবাসা লাভ করা যায় কিংবা লাভ করতে হয়। দ্বীন যাঁদের বদৌলতে পৃথিবীর আনাচকানাচ বিস্তৃত হয়েছে তাঁদের সকলই সুফিমতাদর্শে দীক্ষিত ছিলেন। এবং এ পথ অবলম্বন করে ঐশী ভালোবাসায় সিক্ত ছিলেন এবং এ পথে সফল ছিলেন। আল্লাহ তা'আলার স্বীকৃতি হলো তাঁদের জন্য "সে সফল যে অন্তরকে পরিচছন্ন করেছে।" (আশ্-শামস-০৯)

## সূচক শব্দ

ঐশী ভালোবাসা, *তাসাউফ*, ইহসান, *যুহদ*, পরকাল।

## Short Bio of Mohammad Farid Uddin Faruque, PhD



Mohammad Farid Uddin, PhD is a Professor of the Department of Arabic at University of Chittagong. He is the author of স্পেনে মুসলিম ইতিহাস ও কূর্তি, অলৌকিক কোরআন ও শব্দের বিস্ময়কর সংখ্যামিল, ফিলিস্তিনের জাতীয় কবি মাহমুদ দারবিশ, ইবনে হাজর আসকালানীর কলমে হযরত বড়পীর আবদুল কাদের জিলানী, ছন্দ বিজ্ঞান. He has published many research articles on national and international journals and participated in many national and international conferences.

## সুফিবাদ: আত্মশুদ্ধির বিজ্ঞান

## মো: আব্দুল হালিম

প্রভাষক, বাংলা বিভাগ, শেখ হাসিনা বিশ্ববিদ্যালয়, বাংলাদেশ।

#### সারসংক্ষেপ

স্রষ্টা এবং সৃষ্টির একাত্ম হবার আকাজ্ফা সূচনালগ্ন হতে মানবকাল শেষ না-হওয়া পর্যন্ত বর্তমান থাকবে। স্রষ্টার চেতনা হতে সৃষ্টির সৃজন অর্থাৎ সৃষ্টির মাঝেই স্রষ্টার প্রতিফলন। যদি সৃষ্টি বা নিজস্বতাকে তথা আমিত্বকে উদ্ঘাটন করা যায় তাহলেই সৃষ্টিকর্তায় বা পরমে অন্তর্লীন হওয়া যাবে যা সুফিবাদের মোদ্দা কথা। মানবিকতার চর্চাকারী মানব সম্প্রদায় আমিতুকে খুঁজে পাবে একমাত্র চিত্তশুদ্ধির মাধ্যমেই। চিরায়ত সুফিবাদই মানুষের আত্মা বা আমি- কে চিনতে শেখায়। আমরা জানি মানুষের আত্মিক পরিশুদ্ধি আসে দৈহিক পরিশুদ্ধির পথ বেয়ে। পৃথিবীতে বিরাজমান সকল পরম আরাধ্য গ্রন্থণুলোতে দৈহিক পবিত্রতার পথ ধরে নফ্সকে জয় করা তথা আত্মাকে জয় করার কথাই ব্যক্ত করেছে প্রগাঢ়ভাবে। আর এই আত্মাকে জানার ও চেনার নিরলস জীবনসাধনাই সুফিবাদ বা চিত্তভদ্ধির বিজ্ঞান। বিজ্ঞান মাত্রই পরীক্ষণ - নিরীক্ষণ বা গবেষণালব্ধ সঠিক কল্যাণকর প্রক্রিয়া। সক্রেটিসের 'know thyself' কিংবা রবীন্দ্রনাথ ঠাকুরের 'আমি'-র সাথে বিশ্ব অন্তিত্বের অবস্থানের আপেক্ষিকতার চর্চা অনেকাংশে সুফিবাদের চিত্তশুদ্ধির বিজ্ঞানের সমান্তরাল। মনুষ্য সমাজের সংকটকালে কল্যাণ ও সঠিক পথ প্রদর্শনের জন্য যে সব কিংবদন্তি পুরুষের আবির্ভাব ঘটেছে তাঁরা সকলেই প্রজ্ঞাবান ছিলেন। এই প্রজ্ঞার জগতে প্রবেশের প্রধানবাহন ধ্যান বা মেডিটেশন। তৎকালিন সুফিবাদের যিকির থেকে শুরু করে বর্তমানে চক্ষু নিমীলিত অবস্থায় আত্ম-পরম কিংবা প্রশান্তিকে খোঁজ করা হচ্ছে ধ্যান বা মেডিটেশনের উৎকৃষ্ট উদাহরণ। বর্তমানে বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিতে এই ধ্যান পর্যালোচনা করা যায় যা বিশ্বব্যাপী কোয়ান্টাম পদ্ধতি নামে অভিহিত। যিকির কিংবা কোয়ান্টাম যে পদ্ধতিতেই ধ্যান করা হোক না কেন সকল কিছুর উদ্দেশ্যই আমি ও স্রষ্টাকে ফানাফিল্লাহ ও বাকাবিল্লায় উত্তীর্ণ। যখন মানুষ মোরাকাবা বা ধ্যানের মাধ্যমে নিজ হৃদয়কে সম্পূর্ণরূপে উপলব্ধি করতে পারে তখনই তার আত্মপরিশুদ্ধি ঘটে। সুফি, বাউল, বৈষ্ণব, সক্রেটিসের নিজেকে জানা কিংবা রবীন্দ্রনাথের 'আমি আছি এবং আমার সঙ্গের সাজই আছে - আমাকে ছেড়ে কোথাও একটি অণুপরমাণুও থাকতে পারেনা'- সকল ক্ষেত্রেই একই আরাধনা আত্নপরিশুদ্ধি দিয়ে স্রষ্টা ও সৃষ্টির মিলন। পরিশেষে বিজ্ঞান যেমন মানুষের বাহ্যিক জীবনকে সহজ সরল করে তুলেছে তেমনি সুফিবাদ মানুষের চিত্তকে আলোকিত শুদ্ধ পথের দীক্ষা দিয়েছে; সুতরাং সুফিবাদকে আত্রশুদ্ধির বিজ্ঞান হিসেবে বিশ্লেষণ ও জীবনে গ্রহণের পন্থা সভ্যতা বিপর্যয়ের কালে অত্যন্ত প্রাসঙ্গিক।

## সূচক শব্দ

সুফিবাদ, আমিত্ব, রবীন্দ্রনাথ, মোরাকাবা, বিজ্ঞান, কোয়ান্টাম।

## Short Bio of Md. Abdul Halim



**Md. Abdul Halim** is a Lecturer of the Department of Bengali at Sheikh Hasina University, Bangladesh. He has completed his post-graduation from the Department of Bengali at the University of Dhaka. He has published a few research articles.

## কুরআন সুন্নাহর আলোকে রূহ, নফছ ও কলব: বৈজ্ঞানিক ব্যাখ্যা বিশ্লেষণ মুফতী শাঈখ মুহাম্মাদ উছমান গনী

সহকারী অধ্যাপক, আহ্ছানিয়া ইনস্টিটিউট অব সূফীজম,

## সারসংক্ষেপ

ইসলাম সর্বাধুনিক ও বৈজ্ঞানিক ধর্ম। বিজ্ঞানের রয়েছে নানান শাখা প্রশাখা, যেমন: পদার্থ বিজ্ঞান, প্রকৃতি বিজ্ঞান, সমাজ বিজ্ঞান, মনোবিজ্ঞান ইত্যাদি। এসবের রয়েছে নিজস্ব পরিভাষা ও ব্যবহারিক আবেদনের স্বাতন্ত্র। যেহেতু ইসলাম পরিপূর্ণ জীবন বিধান; তাই কুরআন সুন্নায় বিবৃত বিবরণগুলোও কোনোটি পদার্থ বিজ্ঞান, কোনোটি প্রকৃতি বিজ্ঞান কোনোটি সমাজ বিজ্ঞান, কোনোটি মনোবিজ্ঞান। এসবের যথায়থ ব্যাখ্যা হওয়া সমীচিন: এর একটিকে অন্যটির জায়গায় উপস্থাপন করলে স্বল্প জ্ঞান, দূর্বল বিশ্বাস ও দোদুল্য চিত্তসম্পন্ন মানুষেরা বিভ্রান্ত হওয়ার সমূহ সম্ভাবনা দেখা দিবে। কুরআন সুন্নাহর মূল প্রতিপাদ্য বিষয় হলো মানব জাতি। মানব প্রসঙ্গে ইসলামি বিষয়াবলির অন্যতম তিনটি বিষয় হলো: রূহ, নফছ ও কলব। বিষয় তিনটি অত্যন্ত সুক্ষা ও অতীব গুরুত্বপূর্ণ। কখনো এই তিনের মধ্যে অনেককে গোলক ধাঁধাঁয় পড়তে দেখা যায়। আবার এদের অবস্থা ও অবস্থান নিয়েও রয়েছে কিছু জটিলতা। তাই আমরা আলোচনার শুরুতে বলবো যে, এই শব্দত্রয়ের দ্বিবিধ ব্যবহার রয়েছে। এই প্রবন্ধে কুরআন, হাদিস, ফিকাহ ও লুগাত (অভিধানে) এবং তাছাওউফ ও বিজ্ঞানের আলোকে উপস্থাপন করা হয়েছে। রূহ, নফছ ও কলবের পার্থক্য আলোচনা করা হয়েছে। নফছের অবস্থাসমূহ বর্ণনা করা হয়েছে। কলব প্রসঙ্গে বিভিন্ন তাফসির ও দার্শনিক তথ্য সবিস্তারে বিবৃত করা হয়েছে। কলব ও আকলের পার্থক্য এবং উভয়ের অবস্থান আলোচনা করা হয়েছে। কলব ও হৃদপিণ্ড (Heart) এর পার্থক্য ও ক্রিয়া কলাপের বিবরণ দেওয়া হয়েছে। যাতে সচেতন বিজ্ঞান মনঙ্ক পাঠক সন্দেহ সংশয় মুক্ত হয়ে ইসলামী বিধানের সর্বজনীনতা অনুধাবন করতে পারেন এবং ইসলামী বিশ্বাসে সঠিকতা ও যথার্থতা উপলব্ধি করে এর প্রতি আকৃষ্ট হন এবং আত্মশুদ্ধি অনুরাগীগণ এর সুফল লাভ করতে পারেন।

## সূচক শব্দ

রহ, নফছ, কলব, আতা্শুদি।

## Short Bio of Mufti Sheikh Mohammad Usman Gonee



**Shaikh Muhammad Usman Gonee** is an Assistant Professor of Ahsania Institute of Sufism, Dhaka. He is the author of many books including *ZAQAT* An Impotent Pillar of Islam, USHAR An Impotent Fard of Islam, *SADQATUL FITR Poriman O Bidhan, MAJHAB & TAQLID and Imam Azam Abu Hanifa*. He is a regular contributor to various dailies and Magazines. He has published several Research articles on various national and international renowned journals and participated in many national and international conferences.

## সুফিবাদ ঃ লক্ষ ও উদ্দেশ্য

#### আহমদ রেয়া

প্রভাষক, ইসলামিক স্টাডিজ, বাংলাদেশ উন্মুক্ত বিশ্ববিদ্যালয়।

#### সারসংক্ষেপ

সুফিবাদ হলো একটি আধ্যাত্মিক দর্শন। মানুষ তার আত্মাকে পরিশুদ্ধ করে আল্লাহর সাথে সম্পর্ক যুক্ত হওয়ার দর্শনই হলো এর মূলসুর। সুফিবাদ আবার "তাসাউফ" নামেও পরিচিত। এই সুফি তরিকার মাধ্যমে একজন মানুষ আল্লাহর সাথে সম্পর্ক যুক্ত হয়। পরমাত্মার সাথে মিলনই একজন সাধারণ মানুষকে অসাধারণ মানুষে পরিণত করে, যাদেরকে সুফি বলা হয়। অন্য ভাষায় তাদেরকে বলা হয় আল্লাহর ওলী বা বুজুর্গ। দুনিয়াতে যেমন প্রত্যেক বিষয় অন্য কারো কাছ থেকে শিখতে হয় তেমনই আল্লাহ পাকের সাথে সম্পর্ক যুক্ত হওয়া শিখতেও আল্লাহর অলি বা সুফিদের কাছে যেতে হয়। ইমাম গাজজালী রহ. বলেন "আল্লাহর অলি বা সুফিদের কাছে যেতে হয়। ইমাম গাজজালী রহ. ইবাদতে নিমগ্ন থাকার নামই হলো সুফিবাদ।" সুফিবাদের মাধ্যমে বান্দা আল্লাহর সাথে সম্পর্কযুক্ত হয়ে ইলমে মারফত বা আল্লাহর পরিচয় লাভ করে। আর এটাই হলো সুফিবাদের লক্ষ ও উদ্দেশ্য। অত্র প্রবন্ধে সুফিবাদী হওয়ার প্রয়োজনীয়তা, লক্ষ ও উদ্দেশ্য সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে।

## সূচক শব্দ

সুফিবাদ, আত্মা, *তাযকিয়া*, মারফত, বায়াত, আউলিয়া, পীর, সুফি।

## **Short Bio of Ahmed Reza**



Ahmed Reza is a Lecturer of the Department of Islamic Studies at Bangladesh Open University. He has completed his post-graduation from the Department of Islamic Studies at the University of Dhaka.

## আশেকে রাসূল (সা.) সুফি ফতেহ আলী ওয়াইসী (র.): বঙ্গীয় অঞ্চলে সুফিবাদ বিস্তার ও চর্চায় তাঁর অবদান

## জাকারিয়া

এমফিল গবেষক, ফারসি ভাষা ও সাহিত্য বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়, বাংলাদেশ।

#### সারসংক্ষেপ

বিগত তিন শতাব্দীতে বঙ্গীয় অঞ্চল তথা ভারতীয় উপমহাদেশে যে সকল সুফি-সাধক, পীর- আওলিয়াদের আবির্ভাব ঘটেছিল রাসূল (সা.) প্রেমের জাজুল্যমান নিদর্শন হযরত শাহ সুফি সৈয়দ ফতেহ আলী ওয়াইসী (র.) (১৮১৬-১৮৮৬ খ্রি.) অন্যতম। হযরত ওয়াইসী (র.) তদানীন্তন একজন বিখ্যাত আলেম, সুফি, পীর এবং আধ্যাত্মিক সাধক হিসেবে সুপ্রসিদ্ধ ছিলেন। তিনি মারফতের উচ্চ শিখরে আরোহণ করেছিলেন। আধ্যাত্মিক জগতে যে রুহানি বীজ তিনি বপন করেছিলেন তা মহীরুহ রূপে বিশ্বময় ছড়িয়ে পড়েছে। বিশেষত: বঙ্গীয় অঞ্চলে তাঁর মুরিদ-খলিফাগণ আধ্যাত্মিকতা প্রচার-প্রসারে অগ্রণী ভূমিকা পালন করছেন। বাংলাদেশ-ভারতের বহু দরবার ও খানকা শরিফ হজরত ওয়াইসী (র.) -এর সিলসিলাভুক্ত। তাঁর সমগ্র জীবন রাসূল (সা.) -এঁর ভালোবাসার প্রতিবিম্ব ছিল। তিনি সর্বদা রাসূল পাকের প্রেমে মশগুল থাকতেন। তাই তিনি রাসূল (সা.)-এঁর প্রেমের নিদর্শন হিসেবে লাভ করেছেন '*রাসূলনোমা*' লকব। তিনি ফারসি ভাষায় *দিওয়ানে ওয়াইসী* নামক অনন্য অসাধারণ কাব্যগ্রন্থ রচনা করে আধুনিক যুগের বাঙালি ফারসি কবি হিসাবেও খ্যাতি অর্জন করেন। আলোচ্য প্রবন্ধে লেখকের চেষ্টা থাকবে সুফি ফতেহ আলী (র.) -এর পরিচয় এবং তাঁর দেওয়ানে ওয়াইসী ও এর বিষয়বস্তু সম্পর্কে আলোকপাত করা। এছাড়া বঙ্গীয় অঞ্চলে ওয়াইসী সিলসিলার বিস্তার ও সুফিবাদ তথা ইসলামের প্রচার ও প্রসারে হযরত ওয়াইসী (র.)-এর অবদান তুলে ধরার প্রয়াস থাকবে।

সূচক শব্দ ঃ ফতেহ আলী ওয়াইসী, দিওয়ানে ওয়াইসী, সুফিবাদ, বাংলাদেশ, কলকাতা, ফারসি।

## Short Bio of Jakaria



**Jakaria** is an MPhil. Research Fellow of the Department of Persian Language and Literature at University of Dhaka. He has published various research articles in renowned journals.

## সিরাজগঞ্জের প্রখ্যাত পীরদ্বয় খাজা ইউনুস আলী ও শাহ শরীফ জিন্দানীর ব্যপ্তি ও প্রভাব

## মিজানুর রহমান

এমফিল গবেষক, ফারসি ভাষা ও সাহিত্য বিভাগ, রাজশাহী বিশ্ববিদ্যালয়, বাংলাদেশ।

### সারসংক্ষেপ

আমরা মহান আল্লাহর সৃষ্টি। আমাদের যে আত্না তা স্বয়ং আল্লাহ তায়ালার ফুঁ। তাই আমাদের অভ্যন্তরে প্রকারান্তরে আল্লাহরই উপস্থিতি বিদ্যমান। যে আল্লাহ আমাদের সৃষ্টি করলেন, সে আল্লাহকে পাওয়ার মধ্যে পরম সুখ। এই পাওয়া বা আল্লাহতে বিলীন হয়ে যাওয়ার নামই তাসাউফ। তাসাউফের যারা চর্চা করেন তাদেরকে সুফি বলা হয়। আর এই সুফিগণ হন দুনিয়া বিমুখ। কেননা দুনিয়ার লোভ-লালসা, ভোগবিলাসিতা আমাদেরকে স্রষ্টার আরাধনা থেকে দূরে সরিয়ে রাখে করে গোমরাহ। গোমরাহি থেকে নিজেদেরকে বাঁচিয়ে আল্লাহর প্রেমে ব্যপ্ত হয়ে নিজেকে খাঁটি করে দ্বীনের দাওয়াত দেয়ার জন্য যাঁরা অন্য ধর্মাবলম্বীদের মাঝে ছড়িয়ে যান তাঁরাই ইসলামের খাদেম, প্রচারক বা দায়ি পীর-আউলিয়া। আজ আমরা বাংলাদেশের মানুষজন প্রায়ই শান্তির জীবন-বিধান ইসলামের সুশীতল ছায়াতলে আসার সৌভাগ্য অর্জন করেছি। কিন্তু সেই আরব জাহান থেকে কীভাবে ইসলামের সাম্যের ও শান্তির বাণী আগমন করলো এই অঞ্চলে। উপর্যুক্ত ইসলামের দায়ি. পীর-আউলিয়াগণই এই শান্তির বাণী এনেছেন, প্রচার করেছেন। অত্যাচারিত ও নিগৃহীত মানুষজন দলে দলে ইসলাম কবুল করতেন। অতঃপর কায়েম করতে গিয়ে শান্তি ও সাম্যের বিধান তৎকালীন হিন্দু শাসকবর্গের সাথে হয়েছিলো সম্মুখ সমর। তাতে বেশিরভাগই পরাজিত ও বন্দি বা নিহত হয়েছিলো শাসকবর্গ। অনেক দায়ি. পীর-আউলিয়াও শহীদ হতেন। তাঁরা শহীদ হলে বা স্বাভাবিক মৃত্যুবরণ করলেও তাদেরকে যে মসজিদ সংলগ্ন স্থানে সমাহিত করা হতো পরবর্তীতে সেই স্থানগুলোই জাঁকজমক এক খানকা, মাদুরাসা ইত্যাদিতে পরিপূর্ণ হতো।

উপর্যুক্ত দায়ির কাজ যাঁরা করতেন সারাদেশে তারা ছড়িয়ে আছেন। তাদের মধ্যে সিরাজগঞ্জের এনায়েতপুরে অবস্থিত নকশেবন্দিয়া-মোজাদ্দেদিয়া তরিকার এতদ অঞ্চলের প্রধান পীর খাজা ইউনুস আলী প্রধান (১৮৮৬-১৯৫১)। বারোশ জনের উপর তার খিলাফত নিয়েছেন। তিনি এদেশের অন্যতম প্রধান পীর। তার ভক্ত-মুরিদের সংখ্যাও অনেক। আরেকজন অন্যতম প্রোজ্জ্বল পীর শাহ শরীফ জিন্দানী। তাঁর মাজারের অবস্থান তারাশ উপজেলাস্থ চলনবিলঘেঁষা করতোয়া নদীর তীরবর্তী স্থান নওগাঁতে। তিনি একজন ষোড়শ শতকের অন্যতম ইসলাম প্রচারক।

এই প্রবন্ধে তাসাউফ তথা সুফিবাদের সংজ্ঞা, উৎপত্তি-বিকাশ, বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে উভয় পীরের ব্যক্তি পরিচয়, তরিকার পরিচয়, তরিকার আমল, বৈশিষ্ট্য ইত্যাদি আলোচনা শেষে উভয় পীরের তরিকার অনুসারী ও প্রভাব বিষয়ে উৎসাহ যৌক্তিক আলোচনা স্থান পাবে।

সূচক শব্দ ঃ *তাসাউফ* , সিরাজগঞ্জ , খাজা ইউনুস আলী , শাহ শরীফ জিন্দানী , তরিকা।

## **Short Bio of Mizanur Rahman**



**Mizanur Rahman** is an MPhil Research Fellow. He has completed his post-graduation from the Department of Persian Language and Literature at the University of Rajshahi. He is a regular contributor to various dailies and Magazines.

## An Anonymous Sufi Saint Sarmad

#### Abul Barkat Jilani

Research Scholar,
Department of Arabic, Persian, Urdu and Islamic Studies,
Visva-Bharati University, India

#### **Abstract**

Hazrat Sarmad Shaheed, basically known as Sarmad. He was famous Persian dervish poet of Jewish and Armenian origin. He was born in a Jewish family but when he grew-up he accepted Islam. There are so many legendary oral stories. Very few writers wrote about this Sufi poet. Sarmad visited India as a merchant. He gathered all his goods and travelled to India to sell. During the reign of Aurangzeb (1618-1707AD) he reached Delhi. He was known for exposing and ridiculing the major religion and hypocrisy of his time, he also wrote beautiful mystical poetry in the form of Rubai. He was a close friend of Prince Dara Shikoh (1615-1659AD). Sarmad was also famous as a naked dervish. Being compelled by the fanatic Moulvi's Aurangzeb accused him of going naked in the streets as it was against the mandates of the Holy Quran. He was beheaded in 1659 by Emperor Aurangzeb for his perceived heretical poetry. His grave is located near the Jama Masjid in Delhi.

**Keywords:** Sufism, Sarmad Shaheed, Mughal Period, Sectarian Intolerance

## Short Bio of Abul Barkat Jilani



**Abul Barkat Jilani** is a Visiting Faculty of the Department of History at Presidency University of India. He is Pursuing his PhD at Visva-Bharati University, India. He has published several research articles in national and international publications.

## **Ideal Humanity and Divine Communion**

## Towfiqul Islam Khan

Lecturer, Department of Geography and Environment, Shahjalal University of Science & Technology (SUST), Bangladesh.

#### **Abstract**

The word humanity has a deep meaning. In a word, humanity is the union of human love, affection, infatuation and fondness for human beings. The form of humanity can be different depending on the place, time, religion etc. Humanity is at its best when it is fully applied in the right place. Otherwise the real meaning of the word humanity is not revealed. The development of human civilization in the history of the world is a reflection of the immense kindness and love of the Creator towards creation. Of all the creations of the Creator, man is the greatest and foremost creation. The beauty of the Creator shines in every work of human being. Man is different from every creation in the combination of knowledge, intellect and conscience. The most precious and great thing in the world is knowledge; greater than knowledge is the human heart or soul from which knowledge is created. This knowledge teaches people to be human. There are people of different classes and professions in the world. There are differences in the dignity of each profession and class but every human being has the same dignity as a human being. Those who understand this philosophy are the true Sufis, the leaders of humanity and the reflection of the beauty of the great Creator. He who is human is humanity, he who is ideological is ideal, he who is Godfearing is real human. Love of the Creator with creation, is the divine conversation where the Creator appears in an invisible but inward love affair with His creation. That is why it is said, "Worship the Creator in such a way that you see Him. If you do not see Him, He will surely see you." This philosophy helps a person to be humane. At the same time as a human being, he unveils the features of the best creation in the world.

## **Keywords**

Humanity, Ideal, Divine Knowledge, Sufism.

## Short Bio of Towfiqul Islam Khan



**Towfiqul Islam Khan** is a Lecturer of the Department of Geography and Environment at Shahjalal University of Science and Technology (SUST). He has completed his post-graduation from Jahangirnagar University.

# The Contribution of Persian Sufi Personalities in the Spiritual Life of Bangladesh

#### **Abstract**

Sufism is the most recognized and decorated part of Muslim Philosophy. It is a liberal, non-sectarian, tolerant and universally loving doctrine. From the distant past, the trend of Sufism has been continued in propagating and spreading the religion of peace in the land of Bengal. Great Sufi Personalities from various holy regions had come to this land and turned the generous locals into pious people and promoted the religious harmony between them. That's why Bangladesh is called the land of three hundred and sixty Awliya's. Encouraged by the great initiation of Sufism, they have played the pioneering role in implanting the peace of Islam in our region. This process of Sufism was introduced mostly through the saints originated largely from the region of Persia, influenced by Persian Literature and Iranian Sufism. This article is an attempt to study the contribution of the Persian Sufi Personalities in the spiritual life of Bangladesh.

## **Keywords**

Persian Sufi Personalities, Bangladesh, Sufism, Spiritual Practice, Promoting Islam.

### Short Bio of Asma Akter



**Asma Akter** is an Assistant Professor of the Department of Persian Language and Literature at University of Chittagong. She has completed her MPhil Degree from the Department of Persian Language and Literature at the University of Dhaka. She has published various research articles on national and international journals

## Short Bio of Tanjina Binte Nur



**Tanjina Binte Nur** is an MPhil Research Fellow at the University of Dhaka. She is a professional translator. She has completed her post-graduation from the Department of Persian Language and Literature at University of Dhaka.

## Fana in *Tasawwuf*: A Theoretical Analysis S. M. Masum Baki Billah, PhD

Assistant Professor, Department of Islamic Studies, University of Dhaka, Bangladesh.

#### **Abstract**

The soul is immortal, eternal and everlasting, abandoning selfenmity, jealousy, hypocrisy, greed, condemnation, love of the world, self-centered thoughts, all bad actions, destroying human weakness consciousness, and the prime desire of mankind is to become colorful with the qualities of Allah. Which means that forgetting one's own existence by merging the human nature into the nature of Allah is called FANA in Tasawwuf. The dying person prefers loneliness by killing all worldly greed and hope. Excluding profit and loss, the self-centeredness of the devotee is destroyed in this stage. The devotee relies on Allah and surrenders to Him in all matters at this time. The Sufi wants nothing but Allah. The attitude of a devotee does not change in anything of good or bad, reputation or notoriety. When the brutal instincts and sense of existence of the Nafs are removed, there comes the influence of Allah's attributes and nature. In this way the Nafs attains the pleasure of Allah by destroying the brutal instincts and all human weaknesses. Everything in the person becomes conducive to the command of Allah. He speaks but does not contradict Allah's command. Even if he eats, he does not disobey the command of Allah. His words, behavior, silence, family life, dealings, state life, that means in a word pleasing of Allah in everywhere became his great vow. He has no desire of his own. He sacrifices everything in the way of Allah and for the pleasure of Allah.

The person who can reach such a stage through the hard work of *Tasawwuf* is said to have reached *Fanafillah*.

## Keywords

Fana, Tasawwuf, Nafs, Sufi.

## Short Bio of S. M. Masum Baki Billah, PhD



**S. M. Masum Baki Billah,** PhD is an Assistant Professor of the Department of Islamic Studies at University of Dhaka. He has completed his PhD from the University of Dhaka. He has published several research articles on Tasawouf in various renowned journals. He is a regular contributor of various Magazines.

## মাইজভাণ্ডারী তরিকার উৎস ও বিকাশ এবং আত্মসংশোধনে মাইজভাণ্ডারী তরিকার সাধন পদ্ধতিগুলোর ভূমিকা

## মুহাম্মদ আলী আছগর

প্রভাষক, ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ, দিলোয়ারা জাহান মেমোরিয়াল কলেজ, চট্টগ্রাম, বাংলাদেশ।

#### সারসংক্ষেপ

সালিক (খোদা পথচারী) যে বিশেষ পদ্ধতি বা পথ পরিক্রমা অবলম্বনে আধ্যাত্মিক সাধনার মাধ্যমে আল্লাহ্র নৈকট্য অর্জনে ব্রতী হন তাসাউফ শাস্ত্রের দৃষ্টিকোণে তা তরিকা বা তরিকত নামে পরিচিত। তরিকত পদ্মা চর্চার মূল উদ্দেশ্য হল আল্লাহর সম্ভুষ্টি ও তাঁর নৈকট্য অর্জন। একজন সালিক সঠিক তরিকা অনুসরণের মাধ্যমে দুনিয়া ও আখেরাতে সাফল্য লাভ করতে পারেন। তরিকার উৎস ও বিকাশ নিয়ে অনেক সময় বিভিন্ন মহলের মধ্যে বিভ্রান্তি দেখা যায়। কেউ কেউ বলে থাকেন, তরিকা বা তরিকত ইসলামে নতুন সংযোজন বা বিদা'ত। সূতরাং তাদের মতে তরিকা চর্চা করা নিষেধ। আবার মাইজভান্ডারী তরিকাও নিয়ে বিভিন্ন মহলের মধ্যে বিভিন্ন ভুল বোঝাবুঝির প্রচলন পরিলক্ষিত হয়। মাইজভাণ্ডারী তরিকার মূল শ্রোতধারা সম্পর্কে জানা না থাকায় অনেক মাইজভাণ্ডারী তরিকার অনুসারীরা অবান্তর প্রশ্নবানেও জর্জরিত হতে হয়। মাইজভাণ্ডারী তরিকার সাধন পদ্ধতিগুলো চর্চার মাধ্যমে পরিশুদ্ধ আত্মার অধিকারী হয়ে দিদারে ইলাহী বা আল্লাহর সম্ভুষ্টি সহজ উপায়ে অর্জন সম্ভব। তার সঠিক অনুশীলন বা চর্চা না থাকার দরুন সাধারণ মানুষ কাজ্ফিত ফলাফল লাভে ব্যর্থ হচ্ছে। তাই তরিকার নামে বিভ্রান্তি বা বিদা'ত বলে অপপ্রচারের মূলোৎপাটন করা একান্ত দরকার, তা-না হলে সাধারণ মানুষ ইসলামের মূল শ্রোতধারা থেকে বিচ্যুত হয়ে যাওয়ার সমূহ সম্ভাবনা আছে। আর মাইজভাণ্ডারী তরিকার উৎস, বিকাশ সম্পর্কে আলোকপাত করাও একান্ত প্রয়োজন, যাতে সাধারণের ভুলবোঝাবুঝি নিরসন হয়। আবার মাইজভাণ্ডারী তরিকার সাধন পদ্ধতিগুলোর ব্যবহারিক দিকগুলোর আলোচনা করাও একান্ত প্রয়োজন, যাতে খোদা পথচারী কাঞ্চ্ক্ষিত সাফল্য লাভ করতে পারে। গবেষণার ক্ষেত্রে Qualitative (গুণগত), Descriptive (বর্ণনামূলক) ও Analytical (বিশ্লেষণমূলক) পদ্ধতি ব্যবহার করা হয়েছে। তথ্য উপস্থাপনের ক্ষেত্রে Primary Source (প্রাথমিক উৎস) ও Secondary Source (দ্বৈত্ব উৎস) উভয়টির সাহায্য নেওয়া হয়েছে। আর এই গবেষণাপত্রের ফাইন্ডিং বা অনুসন্ধান মাইজভাগুারী তরিকার সাধন পদ্ধতিগুলো কীভাবে বান্দাহর আধ্যাত্মিক উৎকর্ষ সাধনে ভূমিকা রাখছে তা তুলে ধরবে। অতএব, আশা করা যায়, এই গবেষণাপত্র খোদা পথচারী ও সাধারণ মুসলমানের জন্য তাদের তরিকতি জীবনে সফলতা বয়ে আনতে সাহায্য করবে এবং পরবর্তী গবেষকদের জন্যও রিসোর্চ হিসেবে সহায়ক হবে।

## সূচক শব্দ

তরিকা, মাইজভাণ্ডারী তরিকা, উছুলে ছাবয়া, গাউছুল আজম মাইজভান্ডারী, সৈয়দ আহমদ উল্লাহ (রহঃ), যিকির।

## Short Bio of Muhammad Ali Asgor



**Muhammad Ali Asgor** is a lecturer of the Department of Islamic Studies of Dilowara Jahan Memorial College, Chattogram. He is an MPhil Research Fellow of University of Chittagong. His research title is *Renowned Sufis of Chittagong and their contribution to establish peace in the society.* He is a regular contributor to various Magazines.

## মাইজভাণ্ডারী তরিকা, ধর্মীয় সহাবস্থান ও বিশ্বশান্তি

এ. বি. এম. আমিনুর রশীদ

প্রভাষক, শিকলবাহা অহিদিয়া ফাযিল (ডিগ্রি) মাদ্রাসা, চউগ্রাম, বাংলাদেশ ।

#### সারসংক্ষেপ

মহান ধর্ম ইসলাম শান্তির পথ দেখিয়ে চলছে গোটা মানব জাতিকে। মানুষের মধ্যে যারা প্রকৃত জ্ঞানী, ধ্যানী, অনুসন্ধানী ও তাদের যারা মুত্তাবিয়িন বা কেবল অনুসারী তাঁরাই খুঁজে পেয়েছেন সত্যের ও শান্তির সন্ধান, খুঁজে পেয়েছেন একমাত্র স্রষ্টা আল্লাহ তায়ালাকে এবং জেনেছেন চিরশান্তির আসল ঠিকানা। বিশ্ববাসী আজ শান্তির সন্ধান চায়। ধর্মীয় সহাবস্থানের মাধ্যমে ইসলাম ধর্মের সেই অনন্ত শান্তির বাণী প্রচার, প্রসার ও বিশ্বশান্তি প্রতিষ্ঠায় গাউছুল আজম মাইজভাণ্ডারী (ক.) ইসলাম ধর্মের সাধন-মার্গের অন্যতম অধ্যায় সফিবাদের হিদায়তি মিশন "মাইজভাণ্ডারী তরিকা" প্রবর্তন করেন। তিলাওয়াতে অজুদ বা সাত প্রকারের যিকির ও উছুলে ছাবয়া বা সপ্তকর্ম পদ্ধতির মাধ্যমে মানুষকে হিদায়তের পথে আহবান করেন। তাঁর প্রবর্তিত তরিকার নীতি, আদর্শ, পদ্ধতি মানুষকে খোদা ভীতির শিক্ষায় যেমন উজ্জিবিত করে. তেমনি মানবদরদি. শান্তিকামী ও সহমর্মী হয়ে ওঠতে সদা অনুপ্রাণিত করে। ধর্মীয় গোঁড়ামি, ধর্মহীনতা, ধর্মীয় সহিংসতা ও উগ্রতার পথ থেকে মানুষকে শান্তির ও কল্যাণের পথে আনতে মাইজভাণ্ডারী তরিকার "ধর্মীয় সহাবস্থান" নীতি বিশ্বশান্তি প্রতিষ্ঠায় বিরাট ভূমিকা রাখতে পারে। ধর্মীয় সাম্য নীতি প্রশ্নে এ তরিকা সম্পর্কে সংকীর্ণতার বদ্ধধারণা থেকে মানুষকে বের করে এনে ধর্মীয় সহিংসতা রোধ ও বিশ্বশান্তির জন্যে ধর্মীয় সহাবস্থানের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা সর্ম্পকে অবগত করানো এ গবেষণা প্রবন্ধের উদ্দেশ্য ও লক্ষ। এ গবেষণা প্রবন্ধের মাধ্যমে মানুষ-

 ধর্ম, ধর্মাচার, ধর্মবিধান, ধর্মের মর্মার্থ ও ইসলাম ধর্মে সাধন-মার্গের উল্লেখযোগ্য অধ্যায় সুফিবাদের মূল নির্যাস সম্পর্কে অবগত হতে পারবেন।

- গাউছুল আজম মাইজভাণ্ডারী (কঃ)'র মাহাত্ম্য ও তাঁর তরিকার বিশেষত্ব,
   এ তরিকার সুনির্দিষ্ট নীতি, পদ্ধতি, আদর্শ সম্পর্কে অবগত হয়ে বিশ্বশান্তি প্রতিষ্ঠায় নিরপেক্ষ সঠিক সমাধান খুঁজে পাবেন।
- থর্ম, বর্ণ, গোত্র, জাতি, দেশভিত্তিক সকল বৈষম্য দূর করে মানবিক পৃথিবী,
   শান্তির পৃথিবী গড়তে শিখাবে।
- ধর্ম বিরোধ দূর করে ধর্মীয় সহাবস্থানের মাধ্যমে নিজ নিজ ধর্মপালন, ধর্মীয় স্বাধীনতা নিশ্চিতকরণ, ধর্মীয় গোঁড়ামি, সহিংসতা, উহাতা, হিংসা-বিদ্বেষ পরিহার করতে অনুপ্রাণিত করবে।
- মাইজভাণ্ডারী তরিকা সম্পর্কে অনেক ইতিবাচক প্রশ্নের ধর্মবিজ্ঞান ভিত্তিক ও বাস্তবসমত উত্তর খুঁজে পাওয়া যাবে।
- ৬. সর্বোপরি পরিশুদ্ধ আত্মার বশীভূত হয়ে পূর্ণমানবতা, নৈতিকতা অর্জন, ঐশীপ্রেমের সুধাপান করে ইহকালীন শান্তি ও পরকালীন মুক্তির সহজ পথের সন্ধান পাবেন।

মাইজভাণ্ডারী তরিকার সার্বজনীনতা ও ধর্মীয় সম্প্রীতির এক অনন্য উদাহরণ। এ তরিকার কর্ম পদ্ধতি ও নীতির আলোকে ধর্মীয় সাধনার মাধ্যমে আধ্যাত্মিক উন্নতি লাভের সাথে পার্থিব ও নৈতিক জীবনে উৎকর্ষ অর্জন, ইহকালীন ও পরকালীন শান্তির ও মুক্তির বড নিয়ামক।

## সূচক শব্দ

ধর্ম ও তৌহিদ, গাউছুল আজম মাইজভাণ্ডারী (কঃ), মাইজভাণ্ডারী তরিকা, সুফিবাদ, ধর্মীয় সহাবস্থান, তেলাওয়াতে অজুদ, উছুলে ছাবয়া।

## Short Bio of A.B.M. Aminur Rashid



A.B.M Aminur Rashid is a Lecturer of Sikolbaha Wahidia Fazil Madrasa, Chattogram. He has completed his graduation from Jamia Ahmadiyya Sunnia Kamil Madrasa. He is the author of many books including শিক্ষকতা ও শিক্ষকের মর্যাদা, প্রেম কাহন. His books is well acclaimed in academic arena. Currently he is pursuing his MPhil from the University of Chittagong.



# Session Plan 31 October 2020, Saturday, 2:31pm-6:25pm (GMT+6) Day - 2, Session-2 (Closing Session)

| Presenter                              | Time-(GMT+6) & Remarks    |  |
|----------------------------------------|---------------------------|--|
| Syed Irfanul Hoque                     | 2:31pm-2:35pm= 5m.        |  |
| Managing Trustee, DIRI                 | Session Chair & Moderator |  |
| Md. Sirajul Islam, PhD                 | 2:36pm-2:46pm= 10m.       |  |
| Professor and Former Head,             | Speech of Guest of Honour |  |
| Department of Philosophy and Religion, |                           |  |
| Visva-Bharati University, India        |                           |  |
| Hafiz Ehsan Iqbal Qadiri,              | 2:47pm-2:57am= 10m.       |  |
| Islamic Scholar, Srilanka              | Speech of Guest of Honour |  |
| Yosry Gabr Roshdy Al                   | 2:58pm-3:08am= 10m.       |  |
| <b>Hasani,</b> PhD                     | Key Note Speech           |  |
| Shaykh, Shiddiqiah, Syadzilliah,       |                           |  |
| Yosria Tariqa, Egypt.                  |                           |  |

| Presenter                                              | Time-(GMT+6) & Title                 |  |
|--------------------------------------------------------|--------------------------------------|--|
| Sayed Mohammad Jalal                                   | 3:09pm-3:23pm                        |  |
| Uddin Al Azhari                                        | دور سيد إمداد الحق المايجبهانداري في |  |
| Assistant Professor,                                   | الخدمة الانسانية                     |  |
| Department of Islamic Studies,<br>Southern University, | <del>"</del>                         |  |
| Chattogram, Bangladesh                                 |                                      |  |
| Sheikh Jamal Faruk Jibril                              | 3:24pm-3:38pm                        |  |
| Mahmud Al Wafa, PhD                                    | حقيقة التصوف ومكانته من الدين        |  |
| Dean, Department of Dawah Islamia,                     |                                      |  |
| Al-Azhar University. Egypt                             | جمال فاروق جبريل محمود الوفاح        |  |
| Asif Mahbub Karim, PhD                                 | 3:39pm-3:53pm                        |  |
| Dean. Binary University, Malaysia;                     | Impact of Islamic Sufism on          |  |
| Founder and Honorary Chief Adviser,                    | Modern Education: Spiritual          |  |
| Global Academics Research<br>Academy (GARA)            | Perception and Perfection            |  |
| Oo Yu Hock, PhD                                        | 3:54pm-4:08pm                        |  |
| Professor (Rtd.),                                      | Humanity and Divinity:               |  |
| Asia e University, Malaysia                            | Eternal Relationship with            |  |
|                                                        | Invisible Bond                       |  |
| Dr. Mohammad Anwar                                     | 4:09pm-4:23pm                        |  |
| Hussain PhD                                            | মানবতা অর্জনে সুফিয়ায়ে কেরামের     |  |
| Lecturer, Department of Islamic Studies,               | অবদান: চট্টগ্রাম                     |  |
| Government Ashekane                                    | विशासः ४७वाम                         |  |
| Aowlia Degree College,                                 |                                      |  |
| Chattogram, Bangladesh                                 |                                      |  |
| Muhammad Khalilur Rahman, PhD                          | 4:24pm-4:38pm                        |  |
| Vice Principal,                                        | মুসলিম মিল্লাতের ইহ ও পারলৌকিক       |  |
| Faizul Bari Fazil Madrasha,                            | জীবনের উৎকর্ষসাধনে তাসাউফ চর্চা:     |  |
| Chattogram, Bangladesh                                 | একটি তাত্ত্বিক পর্যালোচনা            |  |
| Sheik Md. Ibrahim                                      | 4:39pm-4:53pm                        |  |
| Controller of Examination,                             | মহীউদ্দিন ইবনে আরাবী: এক অনন্য       |  |
| Premier University,  Chattegram, Rangladesh            | সুফি সাধক                            |  |
| Chattogram, Bangladesh                                 |                                      |  |

| Md. Towhidul Hassan, PhD<br>Professor and Chairman,<br>Department of Philosophy,<br>Jagannath University,<br>Dhaka, Bangladesh                 | 4:54pm-5:08pm<br>যথার্থ নেতৃত্ব সৃষ্টিতে সুফিবাদের<br>ভূমিকা |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| Muhammad Noor Hossain, PhD<br>Associate Professor,<br>Department of Arabic,<br>University of Chittagong, Bangladesh                            | 5:09pm-5:23pm<br>সুফিবাদ বিতৰ্ক                              |
| Mohammad Zafar Ullah, PhD<br>Associate Professor,<br>Department of Arabic,<br>University of Chittagong, Bangladesh                             | 5:24pm-5:38pm<br>সুফি ও আত্মশুদ্ধি                           |
| A.S.M. Borhan Uddin, PhD Chairman, Department of Islamic History and Culture, University of Chittagong, Bangladesh                             | 5:39pm-5:53pm মানবতার উৎকর্ষ সাধনে সুফিয়ায়ে কেরামের ভূমিকা |
| Syed Irfanul Hoque<br>Session Chair & Moderator                                                                                                | <b>5:54pm-6:09pm</b> Report Presentation                     |
| Kazi Md. Siful Aspea Member Secretary, ICSPHDC-2020, Assistant Professor, Department of English, Chittagong Independent University, Bangladesh | 6:10pm-6:15pm Thanks Giving                                  |
| KM Saiful Islam Khan, PhD Convener, ICSPHDC-2020; Professor, Department of Persian Language and Literature, University of Dhaka, Bangladesh    | 6:16pm-6:25pm<br>Closing Speech                              |

# Panel Discussants Day - 2, Session - 2 (Closing Session)

| Name & Designation                                   | Remarks |
|------------------------------------------------------|---------|
| Abdullah Al-Maruf, PhD                               | Panel   |
| Professor, Department of Arabic,                     | Chair   |
| University of Dhaka, Bangladesh                      |         |
| Muhammad Shekh Sadi, PhD                             | Member  |
| Associate Professor, Department of Bangla,           |         |
| University of Chittagong, Bangladesh                 |         |
| Mahadi Hassan                                        | Member  |
| Assistant Professor,                                 |         |
| Department of Persian Language and Literature,       |         |
| University of Dhaka, Bangladesh                      |         |
| Md. Manjurur Rahman, PhD                             | Member  |
| Assistant Professor,                                 |         |
| Department of Islamic Studies,                       |         |
| University of Chittagong, Bangladesh                 |         |
| Muhammad Rezaul Hossain, PhD                         | Member  |
| Assistant Professor,                                 |         |
| Department of Islamic Studies,                       |         |
| Jagannath University, Dhaka, Bangladesh              |         |
| Md. Kamal Uddin Azhari, PhD                          | Member  |
| Assistant Professor, Department of Fiqah,            |         |
| Chattogram Nesaria Kamil Madrasha, Bangladesh        |         |
| <b>Mohammad Saiful Islam Azhari,</b> PhD             | Member  |
| Assistant Professor, Department of Fiqah,            |         |
| Darul Ulum Ahsania Kamil Madrasah, Dhaka, Bangladesh |         |
| Md. Towhidul Alam                                    | Member  |
| Advocate, Bangladesh Supreme Court                   |         |
| Mohammad Mahbubul Alam                               |         |
| Lecturer, Department of English                      |         |
| CDA Public College, Chattogram, Bangladesh           |         |
| Muhammad Muhi Uddin Azhari                           | Member  |
| Head, Ports Mouth Islamic Center, UK                 |         |
| Syed Golam Kibria Azhari                             | Member  |
| PhD Research Fellow,                                 |         |
| University of Dhaka, Bangladesh                      |         |

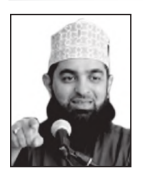
## Day - 2, Session - 2 (Closing Session)



Session Chair & Moderator:
Syed Irfanul Hoque
Managing Trustee, DIRI &
Nayeb Sajjadah Nasheen,
Maizbhandar Darbar Sharif
Chattogram, Bangladesh.

Guest of Honour:
Sirajul Islam, PhD
Professor and Former Head,
Department of Philosophy and
Comparative Religion,
Visva-Bharati University, India.





Guest of Honour: Hafiz Ehsan Iqbal Qadiri Islamic Scholar, Srilanka.

Key Note Speaker: Yosry Gabr Roshdy Al Hasani, PhD Shaykh, Shiddiqiah, Syadzillih, Yosria Tariqa, Egypt.



# حول تفصيل وتأصيل مفهوم الأصول السبعة للسيد أحمد الله الميجبهنداري البنجالي للفقير إلى الله/ يسرى رشدى السيد جبر الحسنى القاهرى الشاذلي الأزهرى:

الحمد لله الذي هدانا المعرفته و عبادته ويسر ذلك بإرسال أفضل رسله وخاتمهم سيدنا محمد صلى الله عليه و علي آله وسلم فبين به مراده من خلقه وجعله أسوة وقدوة لكل من أراد الهداية والوصول إلي مقامات القرب والتخصيص من رب العالمين لتحصيل سعادة الدنيا والآخرة، ومن كمال فضل الله علينا معشر المسلمين أن جعل بعد نبينا صلى الله عليه وسلم علماء ربانيين ورثوا منه الرشد والإرشاد فلا يخلو منهم زمان ولا مكان إلى آخر الزمان.

فبين الله بهم للعباد معالم الإسلام والإيمان والإحسان كما ورد ذلك في حديث سيدنا جبريل عليه السلام المشهور الذي جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم وهو جالس وسط أصحابه بالمدينة المنورة قبل وفاته صلى الله عليه وسلم بشهور قليلة في صورة شاب شديد سواد الشعر وشديد بياض الثياب لا يرى عليه أثر السفر ولا يعرفه أحد من الجالسين فاقترب من النبي صلى الله عليه وسلم وجلس جلسة المتعلم كجلسة التشهد في الصلاة، وسأله عن الإسلام وعن الإيمان وعن الإحسان ثم سأله عن علامات الساعة والنبي صلى الله عليه وسلم يجيب وسيدنا جبريل يصدقه على إجابته فتعجب الصحابة منه كيف يسأله ثم يصدقه وكأنه سؤال العالم بالإجابة إلا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أزال هذا العجب فأخبرهم أنه جبريل أتاهم ليعلمهم أمور دينهم، فلخص في هذا الحديث الشريف أمور الدين وأقسامه وأركانه ليسهل على المسلمين استيعاب أمور الدين بعدما كثرت الأوامر والأحكام فقام الفقهاء في بيان مقام الإسلام فنشأت المذاهب الفقيهة التي اشتهر منها أربعة مذاهب وهي الأحناف والمالكية والشافعية والحنابلة، وقام علماء أصول الدين بتشييد معالم الإيمان فنشأ علم التوحيد وعلم الكلام فظهرت مدرسة الأشعرية والماتريدية اللتان يمثلان أهل السنة والجماعة، وقام اهل التربية والسلوك ببيان مقام الإحسان فنشأ التصوف الذي يقوم على تخليص النفس من نوازع الشر وتزكيتها بالأخلاق النبوية الكريمة من خلال ممارسة الشعائر وتجنب النواهي ومراقبة الله تعالى في السر والعلن مع دوام الإقبال عليه ليشرق في القلب أنوار الإيمان والإيقان . ومن بين هذه المدارس والطرق كتب السيد أحمد الله الميجبهنداري: الأصول السبعة التي تمثل منهج حياة للوصول للنفس الكاملة المطمئنة التي تصلح لحضرة مو لاها

سبحانه وتعالى على منهج الإسلام والإيمان والإحسان وبين من خلالها ما يجب علي الإنسان المسلم المكلف من تحصيله ليبلغ درجة الكمال الإنساني متحققا بالخلافة المحمدية والوراثة النبوية، فبين أنه لابد من أن يفنى عن الخلق وعن الهوى وعن الإرادة والإختيار، ولابد من أن يموت أربع موتات: الموت الأبيض والموت الأسود والموت الأحمر والموت الأخضر وسوف نتناول هذه الأنواع بالتفصيل لبيان معناها ودليلها وثمرتها وكيفية تحصيلها والله الموفق.

فلنبدأ بالفناء بدرجاته الثلاثة:

الدرجة الأولى من الفناء: أن يفنى عن الخلق وهم كل ما سوي الله سبحانه وتعالى فلا يلتفت بقلبه لمخلوق إعتمادا عليه أو خوفا منه أو رجاءا فيه لأن كل ما سوى الله عاجز مفتقر لا يملك لنفسه نفعا ولا ضرا فكيف يمنح غيره ذلك.

يقول سبحانه وتعالى ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنيُّ الْحَمِيْدُ ﴾ [فاطر-١٥]

يقول صلى الله عليه وسلم: (إعلم أن الإنس والجن لو اجتمعوا أن ينفعوك بشيء لا ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لا يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك رفعت الأقلام وجفت الصحف)

فالأمر كله بيد الله تدبيرا ورزقا وخلقا وإيجادا ومنعا وعطاء وبالتالي فلا تلتفت لسواه سبحانه وتعالى .

كما قال صلى الله عليه وسلم لسيدنا عبد الله بن عباس رضى الله عنهما:

(إذا سألت فاسئل الله وإذا استعنت فاستعن بالله) لأن الخلق أسباب يجري الله علي أيديها مراداته سبحانه فليست فاعله بذاتها ولا تملك شيء في الحقيقة إلا ما استخلفها الله عليه من مال وعافية وجاه وسلطان، فنتعامل مع الخلق بالرحمة والشفقة والمواساة والنصح والتغافل عن معايبهم وقبول عذورهم، فالخلق عيال الله وخيركم عند الله خيركم لعياله، وماهم إلا مظاهر قدرة الله ومراده فعليك أن تحترم المظهر دون الاعتماد عليه بالقلب فلا يلتفت إلا للظاهر ، ولذا يقول سبحانه ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾ أي كل ما سوى الله هالك أي فان في الحال وفي الاستقبال وليس له وجود بذاته بل وجوده ثبت بوجه التجلي بإمداد المتجلى سبحانه وتعالى، فالخلق لو فتشتهم على الحقيقة لا تجدهم شيئا

وهذا الفناء عن الخلق وهي حالة قلبية لا تمنعك من التعامل معهم أو تدفعك لإحتقار هم بل تدفع عنك الخوف منهم أو رجاء الإنتفاع بهم إلا بمحض ما قسمه الله لك علي أيديهم، وانظر إلى حال الحبيب الأعظم سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم كان في كمال الشفقة على الخلق وفي نفس الوقف لا يهابهم ولو إجتمعوا عليه جميعا لعلمه أنهم لايملكون قوة ولا نفعا ولا ضرًا، ولذا قال له سبحانه: ﴿فَقَاتِلْ فِيْ سَبِيْلِ اللهِ لَا تُكَلَّفُ إِلَّا نَفْسَكَ ﴾ فأمره بالثبات أمام الأعداء ولو منفردا لكمال فنائه عن الخلق وبقائه بمولاه الذي تولاه وهذا تحققا بكنز لاحول ولا قوة إلا بالله فكل الخلق أسباب يجري الله بهم وعليهم وبدونهم ما أراده الله سبحانه.

ومعلوم أن السبب غير فاعل بذاته فالدواء مثلا لا يخلق الشفاء عند تناوله بل أخذ الدواء تعبدي فقط عند المرض لإظهار إفتقار العبودية والله هو الذي يخلق الشفاء عند تناول الدواء وقد يخلقه بدونه، سبحانه يفعل ما يشاء بقدرته ويحكم ما يريد بعزته، وبالتالي أخذ بالأسباب التي خلقها الله من تناول الطعام عند الجوع وشرب الماء عند العطش والتغطي بالثياب من البرد والحر وطلب العلم على العلماء والدواء من الأطباء وتجنب المضار مثل الوقوع في النار او الغرق في الماء أو قتل النفس كل ذلك إظهاراً لافتقار العبودية للمولى سبحانه الذي يخلق الشبع عند تناول الطعام ويخلق الري عند شرب الماء ويخلق الشفاء عند أخذ الدواء ويخلق النجاة من المهالك عند تجنب المخاطر وقد يخلق ذلك كله بغير سبب كما خلق الأكوان من العدم.

فالأخذ بالأسباب كما بين سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم أننا نجتهد في الطاعة والعبادة كما هى سنته ولكن نعلم أننا لا ندخل الجنة إلا برحمته سبحانه فنعمل ونجتهد ولا نعتمد على الله سبحانه وتعالى وهذا معنى الفناء عن الخلق، والأسباب خلق والناس خلق وعملك وطاعتك خلق فافنى عن الكل تبقى بالحق.

الدرجة الثانية من الفناء: هي الفناء عن الهوى والنفس الأمارة بالسوء وعن الأخلاق الذميمة من الحرص والطمع والإنتقام والتشفي والحقد والحسد وحب جمع حطام الدنيا وحب النفس والعجلة والجزع والهلع كما بين سبحانه وتعالى هذه الصفات المذمومة في الإنسان حيث قال تعالى ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا. إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعًا. وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنْوعًا. إِلَا الْمُصَلِّينَ. ﴾. (الي آخر الأيات المعارج 19 إلى ٢١).

والهوى ينشأ في النفس الأمارة لتحقق رغباتها الدنيئة من حب الرياسة والزعامة والشهرة والانتصار علي المخالف واستجلاب المدح من الخلق وغير ذلك مما جاء بالشرع الشريف والأداب النبوية بالتحذير منه وتجنبه وقد قال سبحانه وتعالى ﴿مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى التَّفْسَ عَن الْهَوَى. فَإِنَّ الْجُنَّةَ هِيَ الْمَأْوَى ﴾ (النازعات ٤٠-٤١)

فلابد أن يقاوم الإنسان هواه ويهذبه بالأخلاق النبوية حتى يصير موافقا لما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم، حيث قال صلى الله عليه وسلم "لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعا لما جئت به" وقال سبحانه وتعالى ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوْكَ فِيْمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجُدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيْمًا ﴾ (النساء ٦٥)

وقال سبحانه ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُوْنَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ (الأحزاب ٣٦)

وقال سبحانه ﴿ لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ ﴾ (الحجرات ١)

ويحذرنا الله سبحانه وتعالى عن الهوى والميل مع نوازع النفس الأمارة بأن هذا قد يصل الله عبادة النفس والخضوع لها فقال سبحانه وتعالى ﴿أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصرِهِ غِشَاوَةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُوْنَ ﴾ (الجاثية ٢٣)

فالهوى يعمي ويصم فلا يجعل الإنسان يرى الحق فيتبعه ولا يسمع الموعظة فيخشع قلبه لما نزل من الحق ويخضع لمولاه ولذا نصح أهل التربية والسلوك بمخالفة النفس وكفها عن تحقيق رغباتها إلا على وفق الشرع الشريف فمن كان هواه مثلا جمع المال فلا يجمعه إلا من الحلال وبالطرق المشروعة ثم ينفقه في وجوه البر وقس على ذلك كل شهوة فلها وجه مباح ووجه محرم وقد قال البوصيري في بردته منوها عن ذلك

وخالف النفس والشيطان وعاصهما وإن هما محضاك النصح فاتهم

#### وقال:

#### ونفسك كالطفل إن تهمله شب على حب الرضاء وإن تفطمه ينفطم

الدرجة الثالثة من الفناء: هي الفناء عن الإرادة والاختيار والتدبير والاعتراض فلا يكون لك مع الله إختيار وليس لغيره إرادة ولا تظن أن تدبيرك وأسبابك هي التي تجلب لك نفعاً أو تدفع عنك ضراً ولذا قال سبحانه محذار من سوء إختيار العبد لنفسه ﴿وَيَدْعُ الْإِنْسَانُ بِالشَّرِّ دُعَاءَهُ بِالْخَيْرِ وَكَانَ الْإِنْسَانُ عَجُوْلاً ﴾ (الإسراء١١) فقد تتمنى ما فيه هلاكك وقد تطلب ما يضرك وبالتالي اترك التدبير لمولاك سبحانه فيختار لك بلطفه بك ما ينفعك ويدفع عنك برحمته ما يضرك، وبالتالي اسأل الله ما تريد وارض بما يريد، فإذا فنيت عن اختيارك فقد فررت إلى الله الذي يخلق ما يشاء ويختار، وقال سبحانه وتعالى ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُو كُرْهُ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ عَلَمُونَ ﴾ (البقرة ٢١٦)

والفناء عن الإرادة والاختيار بهذا المفهوم يسلمك إلى الرضا والقناعة والشكر على النعمة وإن دقت، والصبر على البلية وإن عظمت، فلا يتعلق قلبك بما لم يقسمه لك سبحانه وترضى وتكتفي بما يسره لك من رزق، ولا تحقد على غني ولا تحتقر فقير، ولا تعترض على تدبير الله في كونه فهو سبحانه يعلم ما يصلح عباده وقد قال سبحانه وتعالى ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللهُ الرِّرْقَ لِعِبَادِهِ لَبَعَوْا فِي الْأَرْضِ وَلَكِنْ يُنَرِّلُ بِقَدَرٍ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيْرٌ بَصِيْرٌ ﴾ (سورة الشورى ٢٧)

وهذا يجعلك لا تتمنى الغنى حال فقرك ولا العافية حال مرضك ولا العطاء حال منعك ولا البسط حال قبضك بل ترضى بالإقامة حيث أرادك فلا تتعجل ما أراد الله تأخيره ولا تستأخر ما أراد الله تعجيله، فتصير عبداً حقاً لمولاك لا إرادة لك سوى إرادته ولا إختيار لك مع إختياره فتصير عبداً حراً لمولاك تحررت من رق الأغيار والأهواء فيشرق في قلبك أنوار التفويض والرضا وحسن الظن في الله.

وبعد أن انتهينا من أنواع ودرجات الفناء التي تمثل ثلاثة أصول من الأصول السبعة عند مولانا السيد أحمد الله الميجبهنداري البنجالي نبدأ في معنى الموت بأنواعه الأربعة وطريقته وثمرته لنكمل الأصول السبعة:

#### أولا: الموت الأبيض:

وهذا الموت يتم بقلة الطعام وكثرة الصيام على وفق سنة النبي صلى الله عليه وسلم وآله وسلم بدون مبالغة تضر بالإنسان أوتضعفه عن القيام بما أراده الله منه من الاجتهاد في طاعته والبعد عن نواهيه سبحانه، ولذا أدبنا النبي صلى الله عليه وسلم في سنته أن لا نأكل إلا الحلال الطيب وأن نحصله بالرزق الحلال وأن لا نأكل إلا إذا جعنا وإذا أكلنا لا نشبع ونبدأ ببسم الله ونختم بالحمد لله وأن نأكل الموجود ولا نطلب ونتكلف المفقود وأن نصوم الفرائض كشهر رمضان وقضاء الفوائت والنذر والكفارات وأن نصوم الإثنين والخميس والأيام القمرية من كل شهر عربي وكذا التسع الأول من شهر ذي الحجة ويوم عاشوراء مع يوم قبلها أو يوم بعدها ومن أراد الزيادة فله أن يصوم يوماً ويفطر يوماً أو يواصل الصيام طوال العام ويفطر خمسة أيام يحرم صيامها وهي يوم عيد الفطر ويوم عيد الأضمى وثلاثة أيام التشريق، بشرط أن لا يؤدى كثرة الصيام إلى ضياع بعض الأعمال الصالحة الأخرى المطلوبة كالسعى في طلب الرزق الحلال والنفقة على الزوجة والأولاد ومن تجب النفقة عليهم والصلاة في وقتها جماعة بالمسجد وقضاء حوائج المسلمين وبر الوالدين وصلة الأرحام وعيادة المرضى واتباع الجنائز وغير ذلك من العبادات الأخرى، فإذا صام العبد فعليه بالتعجيل بالفطر بمجرد غروب الشمس وعليه أيضا بالسحور قبل الفجر فكل ذلك يعينك على المدوامة على العبادة وعدم تركها مللا أو ضعفاً ومعلوم أن قلة الطعام والشراب بهذه الطريقة تميت في النفس الغضب وشهوة الإنتقام ويحل محلها التسامح والتغافل ولين الجانب وحسن الأخلاق والصبر والاحتمال ورقة القلب وقلة النوم وكثرة الذكر وبركة الوقت.

#### ثانياً الموت الأسود:

وهذا يكون بإحتمال الخلق والأذي الذي يأيته من العامل معهم ومناصحتهم والله سبحانه يقول: ﴿وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضٍ فِتْنَةً أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيْرًا﴾ (الفرقان ٢٠)

ويقول سبحانه وتعالى لمن تعرض للأذى من الخلق مع الإحسان إليهم ﴿ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفُحُوا أَلَا تُحِبُّوْنَ أَنْ يَغْفِرَ اللّهُ لَكُمْ ﴾ (النور ٢٢) وقال سبحانه لبيان حسن معاشرة النبي صلى الله عليه وسلم لمن خالفه منهم: ﴿ فَاصْفَحِ الصَّفْحَ الْجَمِيْلَ ﴾ (الحجر ٨٠)

ومعلوم أن الصفح الجميل هو الذي لا لوم معه ولا عتاب، ويقول سبحانه ﴿ وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللّٰهِ وَلَا تَحُزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِيْ ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ . إِنَّ اللّٰهَ مَعَ الَّذِيْنَ اتَّقَوْا وَالْأَدِيْنَ هُمْ مُحْسِنُوْنَ ﴾ (النحل ١٢٨، ١٢٨) وهذا النوع من الموت يقل معه الحساد والأعداء والمتربصون بك السوء فتأمن من مكرهم وتطمئن قلباً فتتفرغ لما فيه النفع في الدارين. ثالثاً الموت الأحمر:

وهذا يتم بمخالفة النفس وهواها وضبط شهواتها بضوابط الشرع الشريف وجعله موتا أحمر لأنه يذبح نفسه وهواها بسكين الشرع الشريف والأداب النبوية فيريق دمها ليزكيها ويطهرها من أدناسها، فالنفس تخالف بفطمها عما تحبه ويليهيها عن مولاها وعن مدوامة التوجه إليه، فالإنسان يحب الخلطة ومجالسة الناس ويأنس بهم ويتسلى بأحاديثهم ويضحك مما يضحكون منه ويجاريهم في إهتماماتهم وكل ذلك يشغل الإنسان عما ينفعه في دينه ودنياه وينبني عليه الكثير من المعاصي كاللغو والسخرية والإستهزاء بالآخرين والغيبة والنميمة والسباب والعداوة والنبي صلى الله عليه وسلم يقول (من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه) ويقول (المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده) وقال الله سبحانه وتعالى ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيْرٍ مِنْ نَجُواهُمْ إِلّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْنَ النّاسِ ﴾ (النساء ١١٤)

وبالتالي فقلة الإختلاط بالناس إلا بقدر الضرورة يقتل النفس ويميت فيها كثير من الخصال الذميمة ويجنبها الوقوع في كثير من المخالفات ويوفر لها الوقت والجهد لبذله فيما فيه فائدة من طاعة وذكر ونصح وعلم وتعليم وغير ذلك .

ولذا قال سيدنا على رضى الله عنه: من علامة الإفلاس الإستئناس بالناس.

مع مراعاة ضبط شهوة النفس من مطعم ومشرب وملبس ومنكح على وفق الشرع الشريف فلا يبالغ في زينة الدنيا ولا يكثر من الزوجات بل يكتفي بما يستطيع القيام به من الرعاية والعناية والنفقة فتقل مشاغله وتقل مسئولياته تجاه الخلق فيتفرغ للحق سبحانه وتعالى .

#### الرابع الموت الأخضر:

وهذا يكون بالزهد في زينة الدنيا وترك التوسع في المباح فيكنفي بما تقوم به ضرورته من زينة الدنيا، فلا يأخذ من المباح إلا بقدر حاجته ومازاد عن ذلك أنفقه لله في وجوه الخير، فلا يكتنز مالا ولا يقتني عقاراً ولا يشتري ما لايحتاجه ولو كان مباحاً وحلالاً بل يقنع بالقليل ولا يتشوف ويطمع في الزيادة، وبالتالي يفتح الله على قلبه من خزائن المعارف والفهوم ما لا يتصوره عقل ويجري الله النفع على يديه للخلق ويجعل الأثر في موعظته للناس بأقل الكلام بل بالحال قبل المقال والله الموفق لما فيه الخير بمدد الحبيب المصطفى صلى الله عليه وسلم.

#### Short Bio of Yosry Gabr Roshdy Al Hasani, PhD



**Yousry Roshdy,** PhD, is a Syekh of Tariqah-e-Shiddiqiyah Syadziliyah, Egypt. He obtained his PhD from Cairo University. He has published various books and research articles in international journals and participated in many national and international conferences.

# دور سيد إمداد الحق المايجبهانداري في الخدمة الانسانية سيد محمد جلال الدين الأزهري.

قسم الدر أسات الإسلامية ، كلية الأداب والحقوق والعلوم الاجتماعية. جامعة سادرن بنجلاديش.

#### ملخص:

ان من أهم أبعاد التصوف جانب الخدمة الاجتماعيَّة والعمل الخيري، إذ لم ينعزل الصوفيَّة عن مجتمعهم بشكل مطلق كما هو شائع، وتدل مواقفهم على أنهم كانوا إيجابيين شاركوا أفراد مجتمعهم همومهم وآلامهم، وسعوا جاهدين لكشف الضوائق عنهم، متمسِّكين بتعاليم الكتاب والسنة التي تحثُّ على التكافل والتعاون، عن طريق البذل والإنفاق لإسعاف المنكوبين وإراحة الفقراء والمحتاجين.

فالصوفية ترتبط في بنغلاديش ارتباطًا مباشرًا بعقيدة وتاريخ وثقافة مسلمي بنغلاديش.وتمثّل طبعة الإسلام الأكثر رواجًا وانتشارًا في بنغلاديش، وقد امتدت في المجتمع عمقًا لتوجه القيم والأفكار والعادات وتشييد المراكز والمواقع، وبناء المجتمعات واستقرار نظمها واستقرار حاضرتها. والحق أن بنغلاديش ما عرفت الإسلام إلا من خلال التصوف وأن التصوف كان النهر الإسلامي الأكثر تدفقًا إلى البلاد، فاستقر في أرجائها وخصوصًا في منطقة شيتاغونغ.

فهذه الورقة تقوم ببحث عن بعض الخدمات التي قدمها فضيلة الشيخ الصوفي سيد إمداد الحق المايجبهانداري الى الانسانية أحد كبار الصوفية في بنغلاديش الذي يعمل على تربية مريده من خلال تحليتهم بأخلاق الإيثار والجود والكرم إلى جانب تزكية نفوسهم من القاذورات البشرية التي قد تعتريهم في سيرهم إلى الله. وقد استصحبت مبادئ الخدمة الاجتماعية وأخلاق الجود والكرم وتتجلّى هذه الخدمة الاجتماعيّة في مجالات عديدة التي سنوضحها ان شاء الله تعالى.

والتقيقة أن التصوف نزعة أصلية في النفس الإنسانية ، وهو يدفع الإنسان إلى السمو الروحى والتحلى بفضائل الأخلاق عن طريق التربية الصوفية التي تدعو إلى التراحم والعطف والحب بين الناس بعضهم البعض وتطهير النفس من أدرانها.

الكلمة المفتاحية: المايجبهاندارية. إمداد الحق. الخدمة. الانسانية.

#### Short Bio of Sayed Mohammad Jalal Uddin Al Azhari



**Sayed Mohamamd Jalal Azhari** is an Assistant Professor of the Department of Islamic Studies at Southern University, Bangladesh. He has completed his MPhil Degree from Cairo University, Egypt. He has published various research articles on national and international journals and participated in many national and international conferences.

# حقيقة التصوف ومكانته من الدين جمال فاروق جبريل محمود الوفاح عميد كلية الدعوة الإسلامية بالقاهرة جامعة الأزهر

#### خلاصة المقالة

الإسلام دين مقبول عند الله – تعالى، حفظه وصانه، ونفوس المسلميين مطمئنة على دينهم وعزته الماضية ووجوده على أنحاء العالم جميعا، وهذا الدين شامل على ثلاثة: الإيمان والإسلام والإحسان، وإنما الإحسان زبدة الدين وثمرته، وقد يعبَر هذا بالتصوف - وإن اختلف البعض في حقيقته وفي طرق ممارسته اختلافا كثيرا- حتى قيل: إنه ليس من الدين، لكن أكثر أهل الدين لم يسلمه. فهذا الاختلاف يدَعي التحقيق بسطة مع بيان الحاجة إليه وأثره على التربية والتهذيب، وكذا يحتاج إلى بيان الفرق بين الصوفي والمتصوف والأدعاء حتى يظهر مكانته عند الأذهان الواهمة في هذا الموضوع، ويزال عنها غيوم الشكوك.

إنّ لفظ "التصوّف" مختلف الأراء في اشتقاقه، ووجه تسميته به. وفي حده الاصطلاحي أقوال كثير حتى يواجه من يبحث فيه مشكلة لأن يصل إلي ثمرة واحدة، وإنما السبب هنا استحالة إدراك جوانب التصوّف إدراكا يمكن به جمعها في لفظ قليل. فكلّ من عبر عبر بحسب إدراكه، ولا ننسي أن نذكر هنا نشأة التصوّف، فإنّه من أصول الإسلام، لا مخترق من دين أخر، وزعم بعض المستشرقين ومن تبعهم بأنّه مأخوذ من غير ديننا فليس بصحيح لأن التصوّف الإسلامي لم يخترق من اليونانية أومن البوذية أو من الهندوسيّة إلى ذلك، بل أصله القرأن الكريم والسنّة النّبوية، وهذا لا يلزم أن يوجد لفظ "التصوّف" فيهما مباشرا.

في مجال التصوف ثلاثة أقسام من الرجال: الصوفي والمتصوف والأدعاء. فلكلّهم خصال خاصة وصفات معينة، وقد يعبر الصوفية بأهل الوصول كما يعبر المتصوف بأهل التبرك، وأما الأخر من غير هما فهو المتشبّه، وهو الباطل. وأهمية التصوف ثبتت بأدلة عقلية ونقليّة، ولا ينكر مس الحاجة إليه حتى في زماننا الحاضر الذي ترقي فيه العلوم المادية

إلي أعلى درجة لأنها لا تكفي الدفاع للمنكرات الفردية والفواحش الاجتماعية والخيانات الاقتصادية، وإنما يقابلها التصوف بإصلاح القلب، فإنما القلب منبع الحق والباطل جميعا. فمن صلح قلبه فقد صلح جسده، ومن فسد قلبه فقد فسد جسمه، فمسنت الحاجة إلى بيان حقيقة التصوف والبسطة فيه بيانا.

#### Short Bio of Sheikh Jamal Faruk Jibril Mahmud Al Wafa, PhD



Sheikh Jamal Faruk Jibril Mahmud Al Wafa, PhD is a Professor of the Department of Dawah and Islamic Studies at Al-Azhar University, Egypt. He is an Islamic Scholar. He has published many books on Islamic Dawah and Islamic Studies. He has published many research articles on international journals and participated in many national and international conferences.

# Impact of Islamic Sufism on Modern Education: Spiritual Perception and Perfection

Asif Mahbub Karim, PhD

Dean. Binary University, Malaysia Founder and Honorary Chief Adviser, Global Academics Research Academy (GARA)

#### **Abstract**

The study aim to discuss the impact of the Islamic Sufism on modern education. Sufism is a way, a discipline, a method that teaches an individual to explore one's being. Islam is a religion that teaches morals as a major discussion of the mission of becoming a caliph on earth. Therefore it takes an education that suits the purpose of human creation on earth. This act is practiced by every Muslim irrespective of their social status and region. However, there is a significant relevance with its use in the new millennial era, as it gives peace of mind and sharia discipline concurrently. The desk research approach was utilized in this study, with secondary data obtained from the conceptual study on the subject from world renowned scholars. The result shows that Sufi moral education is required, as it leads humans toward the right path, thereby, avoiding moral decadence and spiritual anomaly of morality.

#### **Keywords**

Sufism, Modern Education, Moral Education

#### Short Bio of Asif Mahbub Karim, PhD



Asif Mahbub Karim, PhD is the Dean of Binary Graduate School at Binary University of Malaysia. He is the founder and honorary Chief Adviser of Global Academics Research Academy (GARA). He is a renowned researcher with more than 100 international publications in reputed SCOPUS, ERA, Elsevier and other peer reviewed journals. He has published various research articles in national and international journals and participated in many national and international conferences.

# Humanity and Divinity: Eternal Relationship with Invisible Bond

Oo Yu Hock, PhD

Professor, Asia e University, Malaysia.

#### **Abstract**

This paper attempts to present a philosophical perspective of an insightful perception and understanding of the tacit relationship between 'Humanity' and 'Divinity' moderated by the invisible bond of 'Faith' amidst the 'Belief' of a diversity of life forms, normative cultural practices and 'Hope' of human communities and societies transcending the physical typographies of countries and the geographical boundaries of nation states in this universe of omnipresent Heaven and ubiquitous Earth. It is an expression of an ideological conviction that 'Humanity' is sandwiched between 'Heaven' and 'Earth' as a suspended timeless animation of interactive human and life-form behaviours, consequences and outcomes weaved into a tapestry of life-time kaleidoscopic changes and happenings, whose imperceptible force of allusive connectivity affects the symbiotic balance of 'Nature'. The latter manifests itself as the invisible bond of pullulating and nurturing the relationship between Divine Will and Humanity Hope. The former is a manifestation of the potent power to decide living or demise (Life or Death), and the latter a manifestation of wishful plead to survive, grow and prosper (Cradle to Grave) in the life cycle of human beings and living life-forms on Mother Earth. This conviction is founded on a life-long journey of participants observation-learning experiences, premised on the positivistic phenomenology of mixed method cumulative-analysis of lifeexperience databases from adolescence through youth to

greying adulthood. Such databases triangulate the life-form maturation-changes in a diversity of transiting physical, mental and emotional milieu, influences of chicanery politics and regurgitated reform agenda. Among them are the growing signage of disparaging incidences of continuing human destruction of Nature environment, the callous myriad of human conflicts and self-annihilating horrors of wars, and the divine wrath of Earth's natural disasters. In essence, the development, progress and growth of human communities and societies have increasingly compromised the tacit Will of Divinity and gradually decapitating the 'invisible bond' of humanity and divinity where only the "invisible bond" of combined *Faith-Belief-Hope* synthesis remains a pervasive influence in prolonging our lives.

#### **Keywords**

Humanity, Divinity, Invisible Bond, Divine Will, Triangulated Databases

#### Short Bio of Oo Yu Hock, PhD



**Oo Yu Hock,** PhD is a Professor of Asia e-University and Former Professor of the University of Malaya, Malaysia. He is also a teacher trainer of the Ministry of Education, Malaysia. He has published many research articles in International renowned journals and participated in many national and international conferences.

# মানবতা অর্জনে সুফিয়ায়ে কেরামের অবদান: চট্টগ্রাম মুহাম্মদ আনোয়ার হোসাইন, পিএইচডি

প্রভাষক , ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ , সরকারী আশেকানে আউলিয়া ডিগ্রী কলেজ , চট্টগ্রাম , বাংলাদেশ ।

#### সারসংক্ষেপ

সুফিয়ায়ে কেরামের আদর্শের মুর্তপ্রতীক হলেন বিশ্বমানবতার মুক্তির দূত মহানবী হ্যরত মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম। যিনি একজন মানুষকে সত্যিকারের ইনসানে কামেল বানাবার জন্য মসজিদে নববী শরিফের বারান্দায় -"আহলে সুফফা" নামক আবাসিক বিশ্ববিদ্যালয়ের রূপকার। পৃথিবীতে সুফিবাদে বিশ্বাসী যত মহামনীষী মানবতার মুক্তির জন্য কাজ করেছেন তাঁরা প্রত্যেকেই প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষভাবে ঐ বিশ্ববিদ্যালয়ের একনিষ্ঠ ছাত্র। রসুলে পাক সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়াসাল্লাম হাদিসে পাকে এরশাদ করেছেন "বুইসতু মুয়াল্লিমান" অর্থাৎ আমি বিশ্ববাসীর কাছে শিক্ষক হিসেবে প্রেরিত হয়েছি। খোদাপ্রদত্ত ঐশীজ্ঞানে যিনি মহাজ্ঞানী তার জ্ঞানের জগত থেকে যারা উত্তরাধিকারী হিসেবে জ্ঞান অর্জন করেছেন তারাই হলেন প্রকৃত জ্ঞানী। আর এই প্রবন্ধের মূল প্রতিপাদ্য বিষয় সুফিয়ায়ে কেরাম যাঁরা প্রিয়নবীর ইল্মের ওয়ারিছ হিসেবে জাগতিক জ্ঞান ও ইলমে नामुन्नीत সমন্বয়ে চউথামের মানুষের জীবনমান পরিবর্তনে কি অবদান রেখেছেন তার স্বরূপ উন্মোচিত করা। চউ্ট্রামের প্রধান প্রধান সুফিয়ায়ে কেরাম মানুষের জীবনের বিভিন্ন দিক পরিশুদ্ধ করার জন্য কী কী পরিকল্পনা গ্রহণ করেছিলেন তা আলোকপাত করা। এই পর্যায়ে শাহ সুফি আমানত শাহ (রহ:), গাউছুল আজম সৈয়দ আহমদ উল্লাহ মাইজভাণ্ডারী (কঃ) (১৮২৬-১৯০৬) সুফিদ্বয়ের কর্মপদ্ধতি কী ছিল তা আলোচিত হবে।

প্রবন্ধের মূল আলোচ্য বিষয় হলো উপরোক্ত দুজন সুফিসাধক কখন কীভাবে চট্টগ্রামে এসেছেন এবং তাঁদের সুফিমতাদর্শ কীভাবে এতদঞ্চলের মানুষকে প্রভাবিত করেছে সেটা আলোচনা করা।

**সূচক শব্দ ঃ** সুফিবাদ, শাহ আমানত, শাহ আহমদ উল্লাহ, চট্টগ্রাম।

#### Short Bio of Mohammad Anwar Hossain, PhD



**Mohammad Anwar Hossain,** PhD is a Lecturer of the Department of Islamic Studies of Government Ashekan-e-Aoulia Degree College, Chattogram. He obtained his PhD from USA. He is a presenter of islamic program of BTV, Chattogram centre. He also contributes regularly to the various dailies and magazines.

# মুসলিম মিল্লাতের ইহ ও পারলৌকিক জীবনের উৎকর্ষসাধনে তাসাউফ চর্চা : একটি তাত্ত্বিক পর্যালোচনা

**মূহাম্মদ খলিলুর রহমান**, পিএইচডি উপাধ্যক্ষ, ফয়জুল বারী (ফাযিল) মাদ্রাসা, চউগ্রাম, বাংলাদেশ।

#### সারসংক্ষেপ

'তাসাউফ' এর অন্যতম একটি পরিভাষা হচ্ছে তরিকা বা দ্বীনি পরিবেশে জীবন গড়ার একটি মাধ্যম যার অপর নাম ইলমুত্তাযকিয়া। তাসাউফের মাধ্যমে রব ও বান্দার মধ্যে অটুট বন্ধন স্থাপিত হয়। যারা স্বীয় জীবন যাপনে তাসাউফ মেনে চলে তাঁদেরকে বলা হয় 'সুফি'। ইসলামের প্রচার প্রসারে বিশেষ করে এই উপমহাদেশের ইসলামের অগ্রযাত্রায় রয়েছে সুফিগণের অতুলনীয় অবদান। সুফি ও ওলীগণ শরিয়াতের ইলমকে বই পুস্তকে আবদ্ধ না রেখে নিজেদের বাস্তব জীবনে এর প্রতিফলন ঘটাতে বেশি বিশ্বাসী, বেশি প্রয়াসী। তাই মুসলিম সমাজে তাঁদের রয়েছে বিরাট প্রভাব। তাঁরা নিজেরা শরিয়ত অনুযায়ী পরিশুদ্ধ জীবন গড়ার সাথে সাথে অপরকেও তরীকার শিক্ষায় দীক্ষিত করেন। ফলে তাসাউফ শেখার জন্য সৃষ্টি হয়েছে কুরআন-সুন্নাহ নির্ভর একটি স্বতন্ত্র জ্ঞানের শাখা যার নাম 'ইলমে তাসাউফ'। 'ইলমে তাসাউফ' তথা তরিকা হচ্ছে তাত্ত্বিক ও প্রয়োগিক জ্ঞানের একটি অপূর্ব উর্বর ভাণ্ডার। ইলমে তাসাউফের সূক্ষ্মাতিসূক্ষ্ম আলোচনা একজন সাধারণ মানুষের নিকট সহজে বুঝে আসা অসম্ভব। তাই স্ফিগণের তাত্ত্বিক শিক্ষার আনুষ্ঠানিক নাম হচ্ছে সাধারণ মানুষকে খালিস পীরের হাতে বাইয়াত গ্রহণ। মনে রাখা অতীব জরুরি যে, তাসাউফ কুরআন-সুনাহর আলোকে মানব জীবন পরিশুদ্ধ করার একটি সাধারণ প্রয়োগিক মাধ্যম। আমাদের দেশের কতিপয় গোষ্ঠীর অপ-প্রচারের ফলে সাধারণ মুসলমানের মনে তাসাউফ নিয়ে এক ধরনের দুদোল্যমনতা সৃষ্টি হয়েছে। তাই দীর্ঘ দিন ধরে তাসাউফের ওপর কুরআন-সুন্নাহ ভিত্তিক একটি দালিলিক প্রামাণ্য গবেষণাধর্মী প্রবন্ধ লেখার প্রয়োজন বোধ থেকে এ সংক্ষিপ্ত আলোচনার প্রয়াস। এটা অনস্বীকার্য যে, রুহ (আত্মা) এবং দেহ উভয়ের সমন্বয়ে মানবের সৃষ্টি। আর মানব জাতিকে একমাত্র সূজন করা হয়েছে স্রষ্টার ইবাদাতের জন্য। এ প্রসঙ্গে

আল্লাপাক বলেন : "ওয়ামা খালাকুতুল জিন্না ওয়াল ইনসা ইল্লা লি আয়বুদূন।" অর্থাৎ আমি একমাত্র জ্বীন এবং মানবকে সৃজন করেছি আমারই ইবাদাতের জন্য। (আল্ কুর'আন, সূরা : ৫১ : ৫৬) উল্লেখ্য যে, ইবাদত- "দু'প্রকার : ইবাদাতে বদনী বা শারীরিক ইবাদত, আর ইবাদতে রহানি বা আত্মিক ইবাদাত। ইবাদাতে বদনি হল শরিয়তের কাজ, আর রহানি ইবাদাত হল ত্যুরীকাতের কাজ। সুতরাং বদনি এবং রহানি উভয়বিধ ইবাদাতের সমন্বয়ে ইসলাম ধর্ম সুপ্রতিষ্ঠিত। পরিশেষে বলা যায়, তাসাউফ তথা তরিকতের পথিক না হয়ে আজীবন শরিয়তের অনুসারী হয়ে থাকলে কোন অবস্থাতেই ইনসানে কামিল হওয়া সম্ভব নয়। সুতরাং ইসলামে পরিপূর্ণতা আসে শরিয়ত ও তরিকতের তথা বাহ্যিক ও আত্মিক উন্নতির মাধ্যমে। রাব্বুল আলামিন আমাদের প্রত্যেককে কামিল অলির সান্নিধ্যে থেকে আল্লাহ ও তদীয় রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম এর সম্ভুষ্টি অর্জনের তাওফিক দান কর্লন।

#### সূচক শব্দ

মুসলিম মিল্লাত, পারলৌকিক জীবন, তাসাউফ চর্চা, সুফি, তরিকত।

#### Short Bio of Muhammad Khalilur Rahman, PhD



**Muhammad Khalilur Rahman,** PhD is a Vice-Principal of Faizul Bari Fazil Madrasa, Chattogram. He obtained his PhD from the University of Chittagong. He is a regular contributor of various magazines. He has published several research articles in various national journals and participated in many national and international conferences.

## মহীউদ্দিন ইবনে আরাবী: এক অনন্য সুফি সাধক শেখ মুহাম্মদ ইব্রাহীম

পরীক্ষা নিয়ন্ত্রক, প্রিমিয়ার ইউনির্ভাসিটি, বাংলাদেশ।

#### সারসংক্ষেপ

সুফি সাধনার মূল লক্ষ হল মানবসত্ত্বাকে পরমসত্তায় বিলীন করা। তাই সুফিরা সেই মহান ব্রত সাধনায় সিদ্ধি লাভের জন্য স্রষ্টার আরাধনায় বিভিন্ন পথ ও মতের দিশা দিয়ে গেছেন। তাঁদের এই ভিন্ন ভিন্ন মত ও পথ যদিও কারো কারো দৃষ্টিতে গ্রহণযোগ্য ছিল না , কিন্তু রহস্যের অবগুষ্ঠনে আবৃত সেইগুলোর মধ্যে যে , পরম সত্য লুকায়িত তা বিজ্ঞজনেরা স্বীকার করেছেন। যেমন শায়খুল আকবর মহীউদ্দীন ইবনে আরবীর (রহঃ) (১১৬৫-১২৪০) 'ওয়াহদাতুল অজুদ' বা সর্বেশ্বরবাদ মতবাদ। শায়খুল আকবর মহিউদ্দীন ইবনুল আরবী (রহঃ) সম্পর্কে বিভিন্ন মহলে বিভিন্ন আলোচনা সমালোচনা প্রচলিত আছে। ধর্মান্ধ গোঁড়া আলিমরা তাঁর মতবাদে একমত হতে না পেরে তাঁকে যিন্দিক বলে গালাগাল দিত এবং সর্বদা তাঁর সমালোচনায় মুখর থাকত। তাঁর সম্পর্কে এমন মিথ্যা অপবাদ সমূহের অপনোদন করা দরকার, যাতে তাঁর চিন্তা ও দর্শন সম্পর্কে জ্ঞান লাভ করে মুসলিম মিল্লাত উপকৃত হতে পারে এবং তাসাউফ শাস্ত্রে তাঁর রচিত গ্রন্থগুলো আধ্যাত্মিক উৎকর্ষ সাধনের পথ সুগম করতে পারে। গবেষণার ক্ষেত্রে Qualitative (গুণগত), Descriptive (বর্ণনামূলক) ও Analytical (বিশ্লেষণমূলক) পদ্ধতি ব্যবহার করা হয়েছে। তথ্য উপস্থাপনের ক্ষেত্রে Primary Source (প্রাথমিক উৎস) ও Secondary Source (দৈত উৎস) উভয়টির সাহায্য নেওয়া হয়েছে। এই প্রবন্ধের লক্ষ হলো শায়খুল আকবর মহীউদ্দীন ইবনুল আরবী (রহঃ) সম্পর্কে বিস্তারিত জ্ঞান লাভের মাধ্যমে প্রচলিত সমালোচনা ও ভুল ধারণা কতটুকু নিরসন হয়েছে তা তুলে ধরা। আশা করা যায়, এই গবেষণাপত্রটি খোদা পথচারী ও সাধারণ মুসলমানদের আধ্যাত্মিক জীবনে সফলতা বয়ে আনবে এবং পরবর্তী গবেষকদের জন্য রিসোর্চ হিসেবে সহায়ক হবে।

#### সূচক শব্দ

মহীউদ্দীন ইবনুল আরবী, শায়খুল আকবর, ওয়াহদাতুল অজুদ, সুফি।

#### Short Bio of Sheik Md. Ibrahim



Sheikh Md. Ibrahim is the controller of Examination of Premier University, Chattogram. He has completed his post-graduation from the University of Chittagong. He is the author of many books includings কিয়ামতের আলামত, গরীবে নেওয়াজ হয়রত খাজা মঈনুদ্দীন চিশতী, বড় পীর আবদুল কাদের জিলানী.

# যথার্থ নেতৃত্ব সৃষ্টিতে সুফিবাদের ভূমিকা

মোঃ তৌহিদুল হাসান, পিএইচডি প্রফেসর ও চেয়ারম্যান, দর্শন বিভাগ, জগন্নাথ বিশ্ববিদ্যালয়, ঢাকা

#### সারসংক্ষেপ

বিশ্বদর্শনের একটি প্রভাব বিস্তারকারী ও আলোকোজ্জ্বল দিক হলো মুসলিম দর্শন। কুরআন, হাদিস, স্বজ্ঞা, প্রজ্ঞা, অভিজ্ঞতা, ঐতিহ্য ও ঐতিহাসিক সূত্রের ভিত্তিতে মুসলিম চিন্তাবিদ ও পণ্ডিতমণ্ডলীর চিন্তা-চেতনা ও ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণের সমষ্টিকেই সাধারণত মুসলিম দর্শন বলা হয়। মুসলিম দর্শনের অনেকগুলি শাখার মধ্যে সুফিবাদ একটি গুরুত্বপূর্ণ শাখা হিসেবে বিবেচিত। মূলত আল্লাহ সুবহানাহু ওয়া তায়ালার জাত ও সিফাত, এসবের পরিচয়, আল্লাহর নৈকট্য লাভের পন্থাসমূহ, রসূলের (সাঃ) প্রেম ও অনুসরণ, মানবাত্মার পরিচয় লাভ, এর দোষ ক্রটি বিদূরিত করে সুপ্ত গুণাবলীর বিকাশ ঘটানো প্রভৃতিসহ আরো বহুবিধ বিষয় নিয়ে সুফিবাদ আলোচনা করে থাকে। যথার্থ সুফিবাদ ইসলামের তাত্ত্বিক ও ব্যবহারিক উভয় দিকেরই দ্যুতিতে বিচ্ছুরিত। মানবতা এক ঐশ্বরিক পদার্থ বা বস্তু (Entity)। জড় দেহ এর বাহন মাত্র যা জাগতিক বস্তুর সমন্বয়ে সংগঠিত। অন্যদিকে, মানবাত্মার আছে বেশ কিছু শক্তি ও গুণাবলী এবং দোষাবলীও। দোষসমূহকে দমন করে যথার্থ গুণাবলীর বিকাশ ঘটানোর তরিকাই হলো সুফিবাদ। উদ্দীষ্ট প্রবন্ধে মানবাত্মায় লুকায়িত ও অন্ত:প্রবিষ্ট দোষাবলী যেমন- হিংলু প্রাণির স্বভাব তথা ক্রোধ, হিংসা, ঈর্ষা, পরশ্রীকাতরতা, ঝগড়া, মারামারি, যুদ্ধ, হত্যা ও ধ্বংসকর যাবতীয় কার্যাবলী; ইতর প্রাণির স্বভাব তথা লোভ, লালসা, নোংরামি, কামনা, অহংকার; সম্পদ ক্ষমতা ও খ্যাতির মোহ; শয়তানী স্বভাব তথা ছলনা , প্রতারণা , মিথ্যা বলা, গীবত, বিশ্বাসঘাতকতা, কুটিলতা, ধোকাবাজি প্রভৃতিসহ যাবতীয় দোষ অবদমন করে দেবতা বা ফেরেশতার স্বভাব তথা বুদ্ধি, বিবেচনা, ক্ষমা, দ্য়া, মায়া, উদারতা, সততা, ন্যায়পরায়ণতা, বদান্যতা, ধৈর্য, সহিষ্ণুতা প্রভৃতির বিকাশ ঘটানোর উপায় নিয়ে আলোচনা করা হয়েছে। প্রবন্ধটিতে দেখানো হয়েছে হিংশ্র প্রাণির স্বভাব দমন করতে পারলে ব্যক্তি চরিত্রে গাম্ভীর্য, উদার্য, বীরত্ব, ধৈর্য, সাহসিকতা প্রভৃতি গুণরাজির বিকাশ ঘটে, আবার মানব প্রকৃতিতে বিদ্যমান উপর্যুক্ত ইতর বা নোংরা প্রাণির স্বভাবসমূহ অবদমন করলে মানব চরিত্রে আত্মমর্যাদাবোধ, আত্মতৃপ্তি, নির্ভিকতা, লজ্জাশীলতা, প্রসন্নতা, ধীরতা ও সহিস্কৃতার মত গুণসমূহের বিকাশ ঘটে। অন্যদিকে, শয়তানি প্রভাব দমন করার ফলে মানুষের মধ্যে বিজ্ঞতা, পাণ্ডিত্য, কৌশল, নৈপূণ্য, মহত্ব, নেতৃত্বের যোগ্যতা ও দক্ষতা প্রভৃতি গুণের সমাবেশ ঘটে। একজন প্রকৃত সুফি হবেন প্রকৃত ইনসানে কামেল তথা প্রিয়নবীর (সাঃ) ন্যায় আদর্শ মানব যিনি সমাজ, সংস্কৃতি, রাজনীতি ও সভ্যতার অগ্রযাত্রায় যথার্থ নেতৃত্ব প্রদানের যোগ্যতাসম্পন্ন। বলা বাহুল্য যে, বক্ষমান প্রবন্ধে উপর্যুক্ত দক্ষতা ও যোগ্যতার প্রয়োজনীয়তা ও বিবরণ এবং সেসব অর্জনের উপায় সংক্রান্ত এক মনোজ্ঞ আলোচনা চিত্রায়িত করা হয়েছে।

# সূচক শব্দ

সুফিবাদ, স্বজ্ঞা, মানবতা, হিংসা, ইনসানে কামেল।

## Short Bio of Md Towhidul Hasan, PhD



**Md Towhidul Hassan,** PhD is the Chairman of the Department of Philosophy at Jagannath University. He obtained his PhD from the University of Dhaka. He has published several books. He has participated in many national and international conferences and contributed to many research journals.

## সুফিবাদ বিতর্ক

মুহাম্মদ নুর হোসাইন, পিএইচডি সহযোগী অধ্যাপক, আরবি বিভাগ, চট্টগ্রাম বিশ্ববিদ্যালয়।

#### সারসংক্ষেপ

ইসলাম মানুষের আত্মিক ও বাহ্যিক শান্তি নিশ্চিত করেছে। মানব জাতির ইহকালীন শান্তি ও পরকালীন মুক্তির বার্তা ও দর্শন নিয়েই ইসলামের নবির স. শুভাগমন হয়েছে। ইহকালীন শান্তি ও পরকালীন মুক্তির জন্য প্রয়োজন অপরাধমুক্ত জীবন। অপরাধের উৎপত্তিস্থল হলো মানুষের অন্তর। অন্তর পরিশুদ্ধ মানে পূর্ণাঙ্গ শরীর পরিশুদ্ধ। অন্তর পরিশুদ্ধ না হলে অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ পরিশুদ্ধ হয় না। তাই ইসলামি দর্শনে মানুষের আত্মার পরিশুদ্ধিকে অধিক গুরুত্ব দেয়া হয়েছে। যেমন. মুসলমানের মূল বিষয় হলো তার ইমান বা বিশ্বাস, যা আত্মার সাথে সম্পুক্ত। বিশ্বাসের ওপর নির্ভর করেই নির্ধারিত হয় মানুষের কর্মের শুদ্ধি-অশুদ্ধি ও ফলাফল। পবিত্র হাদিসের ভাষ্য হলো, সমস্ত কর্ম নিয়তের ওপর নির্ভরশীল। আত্মার পরিশুদ্ধি, উন্নতি ইত্যাদি বিষয়কে উপলক্ষ করে "তাযকিয়ায়ে নাফ্স", ইহ্সান, ইখলাছ, ছালাহুল কুলব, তাসাউফ, তরিকত ইত্যাদি পরিভাষার সৃষ্টি হয়েছে। মোরাকাবা, মোশাহাদা, মোজাহাদা, রিয়াজত, শাইখ, পীর, খানেকাহ, ওয়াজিফা , বাইয়াত , সবক , লতিফা ইত্যাদি পরিভাষা উক্ত তাসাউফ ও তরিকতের সাথে সম্প্রক্ত বিষয়। এ উপলক্ষে সুনির্দিষ্ট কর্মসূচি নির্ধারিত হয়েছে। উক্ত পরিভাষা ও কর্মসূচি যুগ যুগ ধরে মুসলিম সমাজে চলমান আছে। কিন্তু কিছু প্রাচ্যবিদ এবং কিছু মুসলিম মনীষীর লেখালেখি ও বক্তব্যের প্রেক্ষিতে প্রশ্ন দেখা দিয়েছে যে, তাসাউফ ও তরিকতের কোন ভিত্তি পবিত্র কুরআন ও হাদিসে আছে কিনা। প্রাচ্যবিদদের অনেকেই ইসলামি তাসাউফকে অমুসলিমদের থেকে অনুপ্রবেশ বলে মন্তব্য করেছেন। আধুনিক যুগের কিছু মুসলিম পণ্ডিতের বক্তব্যালোকেও তাসাউফ ও তরিকতচর্চার উৎস ও ভিত্তি নিয়ে প্রশ্ন সৃষ্টি হয়েছে। ফলে এর প্রয়োজনীয়তা ও গুরুত্ব প্রশ্নবিদ্ধ হয়েছে। অথচ যুগ যুগ ধরে মুসলিম সমাজে পীর-মুরিদি, বাইয়াত, মোরাকাবা-মোশাহিদা ইত্যাদির চর্চা চলে আসছে। এমন বাস্তবতায় তাসাউফ বা সুফিবাদ নিয়ে মানুষের অন্তরে সংশয় সৃষ্টি হয়েছে যে, এটা কি ইসলামি

দলিলগ্রাহ্য, নাকি নয়। এটা কি বিদ্য়াত বা নবসৃষ্ট, নাকি সুন্নাত বা পূর্বযুগ থেকে চর্চিত বিষয়। সে আলোকে প্রবন্ধটিতে ইসলামি তাসাউফ ও সুফির পরিচয়, তাসাউফের উৎস নিয়ে সংশয় ও নিরসন, সুফি চরিত্র, পবিত্র কুরআন ও হাদিসে তাসাউফের অন্তিত্ব অনুসন্ধান, বর্তমান প্রেক্ষাপট, বিশেষত বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে তাসাউফের গুরুত্ব ইত্যাদি বিষয়ের বিশ্লেষণ পূর্বক উল্লেখিত সংশয় নিরসন এবং এতিদ্বিষয়ক সৃষ্ট সমস্যার সমাধান করা হয়েছে।

#### সূচক শব্দ

সুফিবাদ, পরিশুদ্ধি, তরিকত, তার্যকিয়ায়ে নাফছ।

#### Short Bio of Muhammad Noor Hossain, PhD



Muhammad Noor Hossain, PhD is an Associate Professor of the Department of Arabic at University of Chittagong. He has completed his PhD from the University of Chittagong. He is the author of *Orientalism and Orientalist, Tolerance in Sufism and World Peace, Allahar Nabir Jiarat, Agaro Sura, Haramainer Jiarat.* His books are very well acclaimed in academic arena. He has participated in many national and international conferences and contributed to many research journals.

## সুফি ও আত্মশুদ্ধি

মোহাম্মদ জাফর উল্লাহ, পিএইচডি সহযোগী অধ্যাপক, আরবি বিভাগ, চউগ্রাম বিশ্ববিদ্যালয়।

#### সারসংক্ষেপ

আল্লাহ তাআলা মানুষকে তাঁর খলিফা হিসেবে সৃষ্টি করে শ্রেষ্ঠত্ব দান করেন। আবার আল্লাহ তাআলা পবিত্র কুরআন মাজিদে বলেন, 'আমি মানুষকে সর্বোৎকৃষ্ট আকৃতিতে সৃষ্টি করে আসফালুস সাফিলিনে নিক্ষেপ করি।' তাই বলা যায়, পরিশুদ্ধ মানুষের মর্যাদা যেমন পবিত্র ফেরেশতার উপরে তেমনি অপরিশুদ্ধ মানুষ চতুষ্পদ জন্তুর চেয়েও নিকৃষ্ট। মানুষকে পরিশুদ্ধ করার জন্য আল্লাহ তাআলা যুগে যুগে নবি রাসুল প্রেরণ করেছেন। আল্লাহ তাআলা রাসুল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম-কে প্রেরণ করার কারণ উল্লেখ করে বলেন, 'আমি তাদের কাছে তাঁকে এজন্য প্রেরণ করেছি যেন তিনি তাদেরকে কিতাব ও প্রজ্ঞা শেখান এবং তাদেরকে পবিত্র করেন। যারা কিতাব শিখেন তারা আলিম এবং যারা প্রজ্ঞা শিখেন তারা ফকিহ। আর যারা কিতাব শিখেন, প্রজ্ঞা অর্জন করেন এবং নিজেদের আত্মা পবিত্র ও পরিশুদ্ধ করেন তারা সুফি। হাদিসে জিব্রাইল পর্যালোচনা করলে আমরা বুঝতে পারি যে, ইসলাম, ইমান এবং ইহসান এ তিনটির সমন্বয়কে রাসুলুল্লাহ ধর্ম বলেছেন। উক্ত হাদিসে রাসুলুল্লাহ আচারধর্মকে ইসলাম বলেছেন, আকিদা-বিশ্বাসকে ইমান বলেছেন এবং পরিশুদ্ধ আত্মায় একনিষ্ঠ ইবাদতকে ইহসান বলেছেন। মানুষ প্রথমে মুসলিম, মুমিন অতপর মুহসিন। পবিত্র কুরআন মাজিদের অনেক আয়াতে আল্লাহ তাআলা মুহসিন বান্দাদের প্রশংসা করেছেন। তিনি বলেন : নিশ্চয়ই আমি মুহসিন বান্দার সাথে রয়েছি। আরেক আয়াতে বলেন, 'আমার রহমত মুহসিন বান্দাদের নিকটে রয়েছে।' আল্লাহ তাআলার খলিফা হিসেবে মানুষের অন্তরকে পরিশুদ্ধ করা আল্লাহ তাআলার অভীষ্ট লক্ষ। যারা অন্তর পরিশুদ্ধ করেছেন তারাই আল্লাহ তাআলার নৈকট্য অর্জন করেছেন। পরিশুদ্ধ আত্মা অর্জনের জন্য সুফিগণ দিবানিশি কঠিন মুজাহাদায় লিপ্ত থাকেন। এসব বান্দাকে আল্লাহ তাআলা মুখলাস (নিষ্ঠাবান মনোনীত) বান্দা বলে অভিহিত করেন। যেহেতু নবি করিম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম শেষ নবি; কিয়ামত পর্যন্ত আর কোন নবি রাসুল আগমন করবেন না। তাই যুগে যুগে রাসুলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম-এঁর মিশন পরিচালনা করার জন্য এ মহান দায়িত্ব তাঁর উন্মতের মুত্তাকি উলামা কেরামের ওপর অর্পিত হয়। উন্মতের মধ্যে পরিপূর্ণরূপে যারা নবি করিম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের জীবনাদর্শ বাস্তবায়ন করার মানসে নিজেদের জীবন উৎসর্গ করেন তারাই আউলিয়া কেরাম। তারা কেবল আমলি হুকুম আহকাম নিয়ে ব্যস্ত থাকেন না; বরং তারা তাদের উত্তম আদর্শ দিয়ে মানবজাতিকে আলোকিত করেন। ফলে তাদের আদর্শে আকৃষ্ট হয়ে যুগে যুগে মানুষ ইসলামের সুশীতল ছায়ায় আশ্রয় গ্রহণ করেছেন, এখনো করছেন এবং ভবিষ্যতেও করবেন। যারা কুরআনের ব্যাখ্যায় জীবন কাটান ইতিহাসে তারা মুফাসসির, যারা হাদিস নিয়ে জীবন কাটান তারা মুহাদ্দিস, যারা শরিয়তের বিধিবিধান নিয়ে আলোচনা করেন তারা ফকিহ। আর যারা নবি করিম সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়াসাল্রাম-এঁর উত্তম আদর্শকে নিজেদের জীবন চলার পাথেয় করেন তারা সুফি। এ উত্তম আদর্শের কারণে খাজা মুইনুদ্দিন চিশতি (রাহ.) (১১৪৩-১২৩৬) প্রায় কোটি লোককে ইসলাম ধর্মে আকৃষ্ট করে মুসলিম করতে পেরেছেন। যুগের চাহিদানুসারে মাইজভাণ্ডারী তরিকায় আত্মশুদ্ধির যুগোপযোগী ক্রিয়াশীল সপ্তকর্মপদ্ধতির রূপরেখা দেয়া হয়। আলোচ্য প্রবন্ধে সুফি, আত্মশুদ্ধি ও আত্মশুদ্ধির সপ্তকর্মপদ্ধতি নিয়ে আলোচনা করা হবে।

#### সূচক শব্দ

আত্মশুদ্ধি, *আসফালুস সাফিলিন*, প্রজ্ঞা, আজান ধর্ম, অন্তর পরিশুদ্ধ, সপ্তকর্ম পদ্ধতি।

#### Short Bio of Mohammad Zafar Ullah, PhD



Mohammad Zafar Ullah, PhD is an Associate Professor of the Department of Arabic at University of Chittagong. He has completed his PhD. from the University of Chittagong. He is the author of several books. His very recent work কহল কোরআন (পবিত্র কোরআনের তফসীর গ্রন্থ), get a very great acceptance in the academic world. He has participated in many national and international conferences and contributed to many research journals.

## মানবতার উৎকর্ষ সাধনে সুফিয়ায়ে কেরামের ভূমিকা

**এ.এস.এম. বোরহান উদ্দীন**, পিএইচডি সভাপতি, ইসলামের ইতিহাস ও সংষ্কৃতি বিভাগ, চট্টগ্রাম বিশ্ববিদ্যালয়।

#### সারসংক্ষেপ

জাগতিকতা, ইন্দ্রিয়পরায়ণতা, কুসংঙ্কারাচ্ছন্নতা, কুপমন্তুকতা, স্বার্থ, কাম, বিভিন্ন প্রকারের রিপুর তাড়নায় মানুষ যখন আচ্ছন্ন হয়ে পড়ে। তখনই মানবাত্মাকে ঐশী পথে পরিচালিত করার নিমিত্তে মহান আল্লাহর অনুগ্রহে যুগ পরম্পরায় নবী-রসুল, হাদী , সুফি , আউলিয়ায়ে কেরামগণ আবির্ভূত হন। তাঁরা মানবাত্মাকে প্রভুর অখণ্ড আনুগত্য ও প্রেমময়তায় উদ্ধাদ্ধ করে মিলন পথে পৌছে দেন। সুফিয়ায়ে কেরাম তথা আউলিয়ায়ে এজামগণ পবিত্র ইসলামের আলোকবর্তিকা হাতে বিশ্ব মানবতার দারে দারে পৌছে সত্য, সুন্দর, কল্যাণ, শৃঙ্খলা ঐক্য, প্রগতি আর ভ্রাতৃত্বের অনুপম বন্ধন সৃষ্টি করেন। সুফিরা কেবল তাদের আত্মোকর্ষ লাভের জন্যই নিজেকে নিয়োজিত করেন না. তাঁরা ইসলামের জন্য এবং মানব সেবার জন্য হিতৈষণামূলক কাজেও নিজেদেরকে উৎসর্গ করেন। মানব সেবাকে তারা স্রষ্টার প্রতি গভীর প্রেম ও নিষ্ঠারূপে বিবেচনা করে থাকেন। রুমির ভাষায়- 'মানুষের চিত্ত জয় করাই মহত্তম তীর্থযাত্রা।' সুফি সাধকদের জীবন অখন্ড মানবতার জন্যই উৎসর্গীত। তাঁদের আদর্শ ছিল 'খিদমতে খালক' বা সৃষ্টির সেবার মাধ্যমে স্রুষ্টার সম্ভুষ্টি অর্জন করা। তাইতো দুঃখী, নিরন্ন, অসহায় বঞ্চিতদের ফরিয়াদে যথার্থ সাড়া মেলে তাঁদের দরবার থেকে। সূর্যের আলোয় গহীন অন্ধকার যেভাবে মূহুর্তেই বিলীন হয়ে যায় তেমনি আউলিয়ায়ে কেরামের পদচারণায় সাম্য, মানবতা, শিক্ষা, প্রেম-মমতার এক স্নিপ্ধ কিরণে সমকালীন সমাজ মানস ও জীবন হয়ে ওঠে উদ্ভাসিত। বাংলাদেশে সুফিবাদের সূচনাকাল একাদশ শতকে। ইসলাম অধ্যুষিত পশ্চিম ও মধ্য এশিয়া এবং উত্তর ভারত থেকে মধ্যযুগীয় বাংলায় শত শত সুফি-দরবেশ এদেশে আগমন করেন। কালক্রমে সমগ্র বাংলাদেশে এমনকি গ্রামীণ জনপদেও সুফিবাদের বিস্তৃতি ঘটে। এর ধারাবাহিকতায় যে ক'জন ক্ষণজন্মা আউলিয়ায়ে কেরাম চট্টগ্রাম অঞ্চলে ধর্ম প্রচার ও জনকল্যাণে ব্রতী হন তাদের মধ্যে হযরত শাহ সুফি ছৈয়দ আহমদ উল্লাহ মাইজভাণ্ডারী রহ. (১৮২৬-১৯০৬) অন্যতম। তাকে আবর্তিত করে যে জীবন প্রবাহ, তার মূলেও রয়েছে মানবতার কল্যাণ তথা কুল মাখলুকাতের মঙ্গল। তাঁর অলৌকিক ক্ষমতার পরশ, অতীন্দ্রীয় সহযোগিতা ও তাঁর আদর্শের অনুবর্তী নিঃস্বার্থ, স্বেচ্ছাসেবী ত্যাগী, সৎ ও মানবহিতৈষী ব্যক্তিবর্গের কর্মতৎপরতা ও প্রাণচাঞ্চল্যে গড়ে ওঠেছে মানবসেবা মূলক কর্মধারা ও জনকল্যানমূলক প্রতিষ্ঠানের এক অনবদ্য কাঠামো। তিনি ছিলেন সত্যিকার অর্থে অখণ্ড মানবতার আলোকবর্তিকা। আলোচ্য বিষয়কে উপজীব্য করেই বর্তমান প্রবন্ধটি রচিত। মলফুজাত, মকতুবাত, প্রবন্ধ, নিবন্ধ, সমকালীন পত্র-পত্রিকা, ইতিহাস বিষয়ক গ্রন্থাবলী ও স্মৃতিকথা উপাদান হিসেবে ব্যবহৃত হয়েছে।

#### সূচক শব্দ

মানবতার উৎকর্ষ, আনুগত্য ও প্রেমময়তা, মানবাত্মা, বিশ্বমানবতা, অতীন্দ্রীয় সহযোগিতা।

#### Short Bio of A.S.M. Borhan Uddin, PhD



**A.S.M. Borhan Uddin,** PhD is an Associate Professor and Chairman of the Department of Islamic History and Culture at the University of Chittagong. He has completed his PhD from the Department of Islamic History and Culture at the University of Chittagong. He has published several research articles in various national and international renowned journals and participated in many national and international conferences.

#### **ICSMPHDL 2021**

Upcoming
International e-Conference On
Sufi Music, Perfected Humanity and Divine Love
(ICSMPHDL 2021)
October 16-17, 2021



Conference Proceedings of International e-Conference On Sufism, Perfected Humanity and Divine Communion (ICSPHDC 2020)

ISBN: 978-984-34-9274-6

www.diri.org.bd/ICSPHDC2020 #diriicsphdc2020